Mutations en Méditerranée

ISSN : 3002-1308

Publication director : Aix-Marseille Université
Scientific direction and publishing : Mesopolhis

312025
Vulnérabilités et agentivités en Méditerranée
Vulnerability and agency in the Mediterranean

La résurgence des cultes polythéistes
antiques en Grece et en Italie : dynamiques
religieuses minoritaires et enjeux
contemporains en Méditerranée

The resurgence of ancient polytheistic cults in Greece and Italy: minority
religious dynamics and contemporary issues in the Mediterranean

Néphélie Skarlatos

@ https://www.revue-mem.com/572

Electronic reference

Néphélie Skarlatos, « La résurgence des cultes polythéistes antiques en Grece et
en ltalie : dynamiques religieuses minoritaires et enjeux contemporains en
Méditerranée », Mutations en Méditerranée [Online], 3 | 2025, Online since 01
November 2025, connection on 10 December 2025. URL : https://www.revue-
mem.com/572

Copyright
Les textes des articles sont sous licence
CCBY4.0

(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1). Les contenus graphiques
(illustrations, photographies, création graphique ...) sont susceptibles d’étre
soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



https://www.revue-mem.com/572
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

La resurgence des cultes polythéistes
antiques en Grece et en Italie : dynamiques
religieuses minoritaires et enjeux
contemporains en Méditerranee

The resurgence of ancient polytheistic cults in Greece and Italy: minority
religious dynamics and contemporary issues in the Mediterranean

Néphélie Skarlatos

OUTLINE

Introduction

(Re)construire une tradition en contexte de vulnérabilité

: gen

ese et trajectoires de I'YSEE et Pietas
Restaurer I'hellénisme en terre orthodoxe : le cas de I'YSEE
Redéfinir la romaniteé spirituelle en Italie contemporaine : I'émergence de
Pietas
Se nommer, se distinguer, se légitimer : vocabulaire, tradition et enjeux
idéologiques
Logos, quéte de sens et cohérence rituelle : vers une rationalisation du
croire

Vulnérabilités sociales et institutionnelles : entre exclusion et réaffirmation
Reconnaissance partielle et revendications juridiques
Déconstruire les stéréotypes : de la stigmatisation sociale a la quéte de
légitimité
Stratégies de visibilité : entre reconnaissance et risque de folklorisation
Entre patrimoine et sacré : reconquérir I'espace rituel

Conclusion

TEXT

Introduction

Cet article interroge la maniere dont des groupes polythéistes
contemporains, minoritaires et peu reconnus dans leurs contextes
nationaux (Grece et Italie), réinventent une religiosité visible et légi-
time a travers des pratiques rituelles, symboliques et médiatiques.
Ces groupes — YSEE (Conseil supréme des Hellenes ethniques) en



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

Grece, et Pietas en Italie - s'inscrivent dans des dynamiques de
recomposition religieuse a la fois patrimoniales, identitaires et esthé-
tiques. Ils mobilisent des références antiques et des dispositifs rituels
codifiés dans le but d'exister publiquement comme traditions spiri-
tuelles cohérentes, malgré leur marginalisation sociale, politique
et religieuse.

La résurgence contemporaine des cultes polythéistes en Grece et en
Italie s'inscrit dans un contexte global de sécularisation croissante,
paradoxalement marqué par un regain d’'intérét pour les spiritualités
alternatives et les traditions ancestrales (Berger 1999). Ce phénomene
participe a une dynamique mondiale plus large de « recomposition
du croire » (Hervieu-Léger 1999), ou la diversification religieuse et le
bricolage spirituel ouvrent la voie a la réactivation de cultes anciens
dans un cadre contemporain. Dans le méme temps, ces mouve-
ments paiens, en réclamant leur place sur la scene religieuse euro-
péenne, se confrontent aux héritages coloniaux, aux défis liés a la
laicité, et aux dispositifs d'encadrement de la religion par les Etats
(Rountree, 2015). Lanalyse des groupes religieux néopaiens contem-
porains nécessite de distinguer rigoureusement les dynamiques spiri-
tuelles ou culturelles de réactivation d'un passé religieux, des
logiques d'instrumentalisation idéologique, ce qui sera développé
dans cet article. Enfin, ces deux groupes ont été retenus dans cette
enquéte pour leur visibilité dans les réseaux néopaiens européens,
leur inscription publique structurée, et leur volonté affirmée de réac-
tiver les traditions gréco-romaines dans un cadre reli-
gieux revendiqué.

Depuis les années 1980, on observe une tentative croissante de réac-
tivation de traditions polythéistes antiques, souvent regroupées sous
le terme de « néopaganismes ». Ces mouvements ne se contentent
pas de redécouvrir des rituels anciens, mais visent a réinstituer des
formes de religiosité percues comme alternatives aux monothéismes
dominants. Les deux groupes présentés dans cet article participent a
cette dynamique contemporaine, dans un contexte européen de
pluralisation religieuse, de quéte de racines identitaires, et de recon-
figuration du religieux hors des cadres institutionnels majoritaires.
Leur position minoritaire nourrit une logique de mobilisation identi-
taire et spirituelle, qui appelle une lecture attentive des formes de



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

subjectivation et des mécanismes de légitimation qulils mobilisent
pour faire exister leur religiosité dans 'espace public.

La notion de vulnérabilité constitue un fil directeur de cette
réflexion. Ces groupes minoritaires se trouvent dans une position
de vulnérabilité spirituelle, entendue comme une difficulté a faire
reconnaitre leurs pratiques cultuelles comme légitimes dans les
espaces publics, patrimoniaux et institutionnels dans lesquels ils
évoluent. Contrairement a des formes de précarité plus immédiate-
ment visibles - économiques, sanitaires ou écologiques -
cette vulnérabilité est moins matérielle que statutaire et symbolique.
Elle se manifeste par des obstacles a la reconnaissance juridique, par
la relégation de leurs rituels a la spheére du folklore ou
de I'ésotérisme, et par l'impossibilité d'accéder a des espaces qu'ils
considerent comme sacrés. Le concept de vulnérabilité est ainsi
entendu au sens dune exposition différenciée a des régimes de
pouvoir et de légitimite (Garrau et Le Goff 2010, Gilson 2014). Toute-
fois, cette position minoritaire peut générer de nouvelles
formes d’agentivité, de réinvention, voire de revendication politique
implicite. Dans le sillage de Saba Mahmood (2005) et de Sherry
Ortner (2006), elle est ici comprise non pas comme un libre arbitre
abstrait, mais comme une capacité située : cest-a-dire toujours
exercée dans un contexte de pouvoir, de normes et de contraintes.
En anthropologie du religieux, cette approche permet de déplacer
I'analyse des croyances vers les pratiques, les gestes et les tactiques
qui font exister les communautés minoritaires. Elle inclut autant les
formes visibles de réappropriation (rituels publics, stratégie numé-
rique, discours juridiques) que les expressions plus discretes (ritualité
domestique, reformulation lexicale, occupation liminaire de I'espace).
Ainsi, comment ces groupes transforment-ils leur position vulnérable
en ressource d’agentivité religieuse dans un cadre institutionnelle-
ment contraint ? Cette approche permet de réinscrire les poly-
théismes meéditerranéens contemporains dans une réflexion plus
large sur les formes d’action religieuse minoritaire, entre négociation
des normes, invention de nouveaux répertoires rituels, et revalorisa-
tion critique du passeé.

Lenquéte s'appuie sur une ethnographie qualitative multisituée de
longue durée (vingt-six mois cumulés a Athenes, et dix semaines
cumulées a Rome, en plus de I'enquéte numérique continue des deux



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

groupes étudiés), menée aupres de deux communautés polythéistes
contemporaines : YSEE (Grece) et Pietas (Italie). Elle mobilise une
approche comparative et qualitative articulant plusieurs méthodes
complémentaires : I'observation participante lors de rituels publics,
des entretiens semi-directifs avec des membres actifs des commu-
nautés, la documentation photographique des événements rituels et
des espaces cultuels, ainsi que l'analyse des productions discursives
(sites web, réseaux sociaux, documents officiels, publica-
tions internes).

Mon premier contact avec I'YSEE remonte a 2021, lors d'un rituel
organisé a Ekativolos, leur temple athénien. Arrivée sans annonce
préalable, jai été accueillie avec curiosité et bienveillance. Cette
ouverture semble refléter une double dynamique : d'un coté, une
hospitalité sincere dans un contexte ou ces groupes,
souvent marginalisés ou méconnus, voient dans chaque nouvelle
venue une opportunité de visibilité ou de dialogue ; de l'autre, une
volonté explicite de renforcer la légitimité rationnelle de leur
démarche a travers l'intérét académique. L'étude scientifique de leur
pratique est percue comme un levier de reconnaissance et de respec-
tabilité. 'ai pu constater, lors de visites ultérieures, que cette attitude
d’accueil ne m'était pas réservée : journalistes, curieux ou simples
accompagnants ont systématiquement été recus avec bienveillance.
Laccueil devient alors un espace stratégique ou se rejoue a petite
échelle le désir plus large de sortir de l'invisibilité. Par ailleurs, l'acces
au groupe a été facilité par leur reconnaissance légale en Grece, leur
role central dans les dynamiques polythéistes locales, et leur volonté
de faire connaitre leurs pratiques. Depuis, jai pu assister a de
nombreuses cérémonies, mener des entretiens semi-dirigés et avoir
des discussions informelles, en particulier dans des contextes quoti-
diens (cafés, promenades, visites de sites). Lacces a Pietas s'est fait
par voie électronique, a partir d'un contact trouvé sur leur site offi-
ciel, apres avoir repéré leur collaboration avec I'YSEE. Leur ritualisme
structuré, centré sur la reconstruction codifiée du culte romain, ainsi
que leur présence visible dans l'espace public italien ont motiveé leur
inclusion dans le corpus. Jai assisté a un premier rituel en janvier
2024 a Rome, puis a plusieurs autres, établissant progressivement des
échanges avec les membres.



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

Mon positionnement repose sur une posture d'observante partici-
pante périphérique, impliquée mais non initiée, attentive a
la performativité du rituel comme scene de légitimation spirituelle,
aux usages symboliques des références antiques, et aux dynamiques
relationnelles internes aux groupes. Cette place me permet d'étre
presente dans les espaces rituels sans adopter les catégories internes
des groupes, tout en accédant a certaines dimensions sensibles de la
pratique. A I'YSEE, je mlabstiens de toute participation liturgique
directe - clest-a-dire des actions centrales telles que la récitation
d’hymnes, les invocations ou les gestes strictement codifies - sauf
lorsqu'un role symbolique m'est explicitement proposé. Dans ce
cadre, jai été invitée a verser du vin dans le vdmos ou a nouer un
ruban sur un olivier sacré. Ces micro-participations, bien que limi-
tées, reléevent d'un « contact rituel » (Houseman et Severi 1994), qui
facilite non seulement une intégration plus fluide dans le groupe,
mais aussi une meilleure perception de lintensité émotionnelle
encourageée dans l'action rituelle. Le lien sensoriel direct avec les
objets sacrés et les participants permet dappréhender
de maniere incarnée les modalités d’adhésion, la charge symbolique
attribuée aux gestes, et la maniere dont le rituel structure la cohésion
du groupe.

A Pietas, mon role est plus nettement celui d'observatrice, sans inter-
vention rituelle, mais je participe, comme a I'YSEE, aux repas collec-
tifs qui suivent les cérémonies. Ces moments, méme s'ils reprennent
le banquet post-rituel pratiqué dans I'Antiquité, sont quali-
fies d'informels par les membres eux-mémes. IlIs jouent un role
central dans la cohésion communautaire et la circulation des
discours, et constituent un moment d’échange privilegié avec les
membres de ces groupes. Cette articulation entre intimité, sociabilité
et vulnérabilité permet de penser les pratiques rituelles non seule-
ment comme des refuges discrets, mais aussi comme des espaces
d’agencement collectif.

La différence de posture observée entre les deux groupes reflete
aussi une différence de styles rituels et d'ouverture symbolique, qui
influence ma capacité a saisir certaines dimensions de I'expérience
religieuse : plus immersive et sensorielle a I'YSEE, plus normative et
distanciée chez Pietas. Comme toute ethnographie multisituée, ce
travail présente des limites méthodologiques : acces différencié selon



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

10

les groupes, temporalités de terrain inégales, et interpreétations
nécessairement contextuelles. Ces limites ont été prises en compte
dans l'analyse, en croisant systématiquement les mateériaux recueillis
- observations, entretiens informels, discours publics, images - et en
explicitant les écarts ou dissonances internes, plutot que de lisser
artificiellement la cohérence des discours. Enfin, ce positionnement
méthodologique a eu un impact direct sur mon étude : il m’'a conduite
a privilégier une analyse des dynamiques rituelles comme dispositifs
de légitimation et de subjectivation, plutdét que comme expressions
figées d'un dogme. Il m'a également permis de saisir les tensions
entre discours publics et pratiques internes, entre volonté d'ouver-
ture et logiques d'exclusion implicite. Cette approche offre une
entrée située et critique sur les formes contemporaines d’agentiviteé
religieuse dans des contextes minoritaires.

(Re)construire une tradition en
contexte de vulnérabilité : genése
et trajectoires de 'YSEE et Pietas

Restaurer 'hellénisme en terre ortho-
doxe : le cas de 'YSEE

Fondé en 1997, le Conseil supréme des Hellenes ethniques ('Ynato
Svpfovio wv EMnveov EOvikewv - YSEE) se donne pour mission de
restaurer la religion polythéiste hellénique, qu'il considere comme la
tradition ancestrale et authentique du peuple grec, marginalisée au fil
des siécles par le christianisme puis I'Etat moderne. L'YSEE se
constitue apres plusieurs années de réunions, de coordinations et de
publications entre petits groupes d’adeptes et intellectuels actifs des
la fin des années 1980. La formation de I'YSEE s’inscrit dans un climat
de tensions religieuses et de réappropriation culturelle, ou se
croisent plusieurs courants critiques : remise en question du rodle
hégémonique de I'Eglise orthodoxe, éveil néo-helléniste, et aspira-
tion a une spiritualité percue comme plus authentiquement grecque.
Cette période correspond aussi a une montée des revendications
identitaires et patrimoniales dans le contexte de la construction



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

11

12

européenne, poussant certains a revendiquer une continuité cultu-
relle proprement hellénique, antérieure au christianisme.

Ses membres célebrent des cérémonies religieuses publiques et
privées, procedent a des mariages et des « onomasia » (cérémonie
lors de laquelle on donne un prénom a un nouveau-né), publient des
textes de doctrine et revendiquent une place pour leur tradition dans
I'espace public. Les cérémonies sont encadrées par un clerge offi-
cieux : certains membres, dont une prétresse régulierement
presente, assurent des fonctions liturgiques reconnues. La presi-
dence de l'association est assurée par un noyau restreint de figures
doctrinales qui, bien quabsentes du rituel en tant que tel, jouent un
role central dans son organisation, sa logistique et sa documentation.
Loin d'un folklore ou d'un simple intérét patrimonial, I'YSEE affirme
une continuité vivante avec I'hellénisme ancien, quil cherche a réac-
tiver dans la sphere publique. Cette démarche, qui mobilise des
symboles nationaux et des rituels reconstitués, releve cependant d'un
effort de reconstruction contemporaine plus que d'une transmission
ininterrompue. Bien quayant fonctionné pendant des années comme
une association a but non lucratif (faute de cadre légal), le groupe a
obtenu en 2017 le statut de « religion connue » en vertu de la loi
grecque 4301/2014, ce qui l'autorise a disposer d’un lieu de culte
reconnu a Athénes. Ce statut ne leur accorde pas encore la pleine
reconnaissance comme organisation religieuse autonome - leur
demande reste en cours dexamen par la Cour supréme grecque. En
parallele, I'YSEE joue un role actif dans les réseaux transnationaux du
néopaganisme européen : il est membre fondateur du Congres euro-
péen des religions ethniques (ECER) et collabore avec plusieurs
groupes analogues en Europe, y compris I'association Pietas.

Redéfinir la romanité spirituelle
en Italie contemporaine : 'émergence
de Pietas

L'association Pietas Comunita Gentile, fondée a Rome en 2005, se
donne pour objectif la redécouverte et la mise en ceuvre du culte
romain traditionnel, a travers une reconstruction rituelle codifiée,
structurée selon un modele hiérarchique inspiré des colleges sacer-
dotaux antiques (pontifices, augures, sacerdotes). Le terme latin



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

13

pietas désigne la vertu centrale du citoyen romain : respect envers les
dieux, la famille, la patrie, et l'ordre cosmique. Dans le nom
de l'association, Pietas ne désigne donc pas simplement un sentiment
religieux mais une conception globale du comportement juste, enra-
cinée dans la tradition romaine. Les origines du groupe remontent
aux anneées 1990, avec l'animation de « cercles philosophiques » par
Gianfranco Barbera, centrés sur I'hermétisme, le néoplatonisme et
une critique des institutions religieuses établies. Ce contexte d’émer-
gence polythéiste s'inscrit dans une dynamique italienne plus large,
marquée depuis l'apreés-guerre par une réappropriation critique des
traditions spirituelles anciennes. Dés les années 1920-1930, le régime
fasciste avait instrumentalisé la romanité dans une perspective natio-
naliste et mystique. A la fin du xx® siécle, cet héritage ambivalent
suscite a la fois méfiance et volonté de redéfinition : la désaffection
vis-a-vis de 'Eglise catholique, les scandales institutionnels et l'essor
des spiritualités alternatives (dont le néopaganisme) favorisent un
renouveau d’intérét pour des formes de religiosité non institution-
nelles et enracinées dans l'histoire antique. Cest dans ce contexte
que Pietas émerge, en se positionnant explicitement a distance de
toute récupération politique ou idéologique de la romanite.

Le groupe valorise une filiation culturelle pergcue comme spirituelle et
éthique, et non comme nationaliste ou exclusive, et I'adhésion est
accessible a toutes et tous, sans critere d'origine, de langue ou de
nationalité. Cette ouverture se retrouve clairement dans les statuts
officiels de lassociation « Pietas Comunita Gentile », puisqua
larticle 7, il est précisé : « Peut entrer dans la Communauté toute
personne majeure qui en fait la demande, a condition de partager ses
valeurs et ses finalités. ». Enfin, le passage de relais entre Gianfranco
Barbera et son fils Giuseppe, aujourd’hui dirigeant de la communauté,
alimente un récit de continuité revendiquée comme spirituelle, mais
qui releve davantage d'une construction identitaire et dauto-
légitimation que d'une filiation historiquement attestée. Depuis
les années 2010, Pietas a élargi son rayonnement : la communauté a
bati plusieurs sanctuaires en Italie, organise des rituels publics et se
structure autour d'un modele hiérarchique inspiré des colleges sacer-
dotaux antiques (sacerdotes, pontifices, augures). Elle affirme sa filia-
tion spirituelle avec la religio romana tout en se déclarant indépen-
dante de toute autorité ecclésiastique ou ésotérique, tout en revendi-



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

14

15

quant une place dans le paysage cultuel contemporain. Leur demande
de reconnaissance officielle comme entité religieuse, déposée en
2021, est encore en cours d’instruction.

Se nommer, se distinguer, se légitimer :
vocabulaire, tradition et
enjeux idéologiques

Le choix des termes ne releve pas uniquement de la description : il
constitue pour ces groupes un acte politique et symbolique visant a
affirmer une légitimité religieuse tout en se démarquant des catégo-
ries imposées par les institutions majoritaires. L'expression reli-
gion ethnique revient fréquemment dans leurs discours. L'YSEE, par
exemple, se présente comme le représentant légitime d'une religion
ethnique au sens grec antique du terme (ethnikos) — c'est-a-dire enra-
cinée dans un peuple, une langue et un territoire. Cette appellation
suscite toutefois des débats juridiques et idéologiques en Grece,
certains y voyant une confusion entre identités religieuse, culturelle
et politique. Le groupe insiste, quant a lui, sur une vision inclusive et
philosophique de I'hellénisme, centrée sur l'éthique, la beauté et la
sagesse antique, plutot que sur des appartenances exclusives. Selon
leurs propres définitions, cette tradition est entendue non pas
comme racialement ou nationalement exclusive, mais comme
l'expression d'un ethnos : une communauté de mémoire, de symboles
et de pratiques. Les groupes YSEE et Pietas cherchent ainsi a se
distinguer des courants néopaiens parfois associés a des mouvances
identitaires ou nationalistes (Kaplan 1997, Gardell 2003), tout en assu-
mant une filiation avec 'Antiquité. Cette vigilance est d’autant plus
importante que certains termes comme ethnique, autochtone ou
paien sont aujourd’hui susceptibles d'étre récupérés par des idéolo-
gies dextréme droite dans une logique xénophobe ou racialisée.
L'YSEE et Pietas en sont conscients, et développent des stratégies de
clarification idéologique afin d’éviter toute confusion.

Les deux groupes revendiquent ainsi une posture apolitique, affir-
mant que leur vocation est strictement religieuse, culturelle et spiri-
tuelle. Cette position est explicitement énoncée dans leurs chartes,
discours publics et supports numériques. Comme le souligne un
membre de I'YSEE a propos de 'usage de symboles antiques contro-



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

16

17

18

versés : « Ces symboles ont été brilés par I'Histoire. Il faut étre soit
ignorant, soit un nazi caché pour continuer a les utiliser. » Chez
Pietas, les prises de distance sont tout aussi nettes : les communica-
tions officielles valorisent la diversité culturelle et récusent les amal-
games avec les mouvements néofascistes. Cela n'empéche pas
certains positionnements situés : en 2024, la communauté Pietas a
par exemple exprimé un soutien explicite au peuple palestinien,
publiant sur ses réseaux sociaux des messages de solidarité avec
Gaza. Ce type d'intervention, bien que non encadré par une ligne
partisane stable, témoigne d’une sensibilité éthique réactive a 'actua-
lité. Il rappelle que, méme pour des groupes revendiquant une
neutralité politique, la frontiere entre spiritualité et engagement
moral n'est jamais entierement étanche.

Pour marquer leur distinction, ces groupes développent également
un vocabulaire spécifique. Les membres de Pietas se désignent volon-
tiers comme Gentiles, terme latin historiquement utilisé par les chré-
tiens pour désigner les non-chrétiens. Cette réappropriation vise a
inverser une stigmatisation, en réaffirmant une dignité spirituelle
polythéiste sans connotation raciale. Le terme devient alors un
embleéme religieux, et non un marqueur politique radical.

La tradition est ainsi mobilisée comme outil de structuration éthique
et de légitimation, non comme enfermement idéologique. Loin de
toute référence a des pensées traditionalistes comme celles de René
Guénon ou Julius Evola, elle est ici envisagée comme une ressource
dynamique permettant une projection contemporaine des héritages
anciens. Les postures qui en émergent articulent recherche spiri-
tuelle, cohérence  esthétique et engagement  éthique,
sans exclusivisme.

Dans cette logique de clarification, le terme néopaganisme est large-
ment rejeté. Jugé « flou », « ésotérique » ou connoté de pratiques
jugées superficielles par les membres de Pietas et de I'YSEE, il
est percu comme déconnecté des préoccupations rationnelles,
éthiques et historiques qui structurent leur démarche. Ils lui
preferent des désignations comme hellénisme, religion romaine ou
tradition ethnique, qui soulignent leur volonté de continuité philoso-
phique avec 'Antiquité plutdt qu'un rattachement a une spiritualité
New Age. Le néopaganisme évoque a leurs yeux une religiosité



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

19

20

individualisée, éclectique ou spectaculaire, parfois associée a la
contre-culture post-1960, au syncrétisme ou a I'ésotérisme, dont ils
entendent clairement se distinguer. Leur objectif est au contraire de
reconstruire, avec rigueur, des systemes liturgiques et doctrinaux
fondés sur les sources antiques.

Logos, quéte de sens et cohérence
rituelle : vers une rationalisation
du croire

La quéte de légitimité des groupes YSEE et Pietas sappuie sur une
valorisation affirmée de la rationalité, présente autant dans les
discours que dans les pratiques. Le recours au logos, central dans la
théologie de I'YSEE comme dans les choix de Pietas, inscrit ces
groupes dans une dynamique de reconstruction religieuse fondée sur
la rigueur, l'intelligibilité et la cohérence éthique. Il ne s'agit pas d'une
simple référence philosophique issue de I'Antiquité, mais d'un prin-
cipe structurant : il permet aux membres d’affirmer une rationalité
religieuse face aux stéréotypes d'irrationalité souvent projetés sur les
groupes polythéistes contemporains. Selon I'anthropologue Evgenia
Fotiou, dans ses recherches sur I'YSEE, « ce qui rend ce mouvement
unique parmi les autres mouvements de foi autochtones, c'est la place
centrale qu'occupe le logos dans leur théologie » (Fotiou 2023). Cette
insistance sur le logos s'inscrit dans un contexte social spécifique :
bien que les profils générationnels soient variés, une large majorité
des membres est diplomée de l'enseignement supérieur et active
dans les secteurs du savoir, de la culture ou de la santé. Ce capital
culturel, associé a une familiarité avec les sources antiques, constitue
un levier majeur de légitimation. La religion est ainsi défendue non
comme croyance marginale, mais comme une
démarche cohérente, fondée sur des standards contemporains de
rigueur intellectuelle et historique.

La valorisation de la raison s'accompagne d’'une critique explicite du
christianisme orthodoxe, notamment chez les membres de I'YSEE.
Beaucoup l'accusent d’avoir effacé la mémoire religieuse antique et
d’avoir contribué a une « crise des valeurs » plus large, qui inclut des
dimensions économiques et culturelles. Cette rupture est a la fois
spirituelle et politique : les membres affirment une autre forme de



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

21

citoyenneté, inspirée des idéaux de la Grece antique, fondée sur une
ontologie jugée plus « pertinente » ou plus « logique ». La majorité n’a
pas grandi dans un environnement polythéiste ; leur engagement est
souvent le fruit d'un cheminement adulte motivé par une insatisfac-
tion vis-a-vis des religions institutionnelles et nourri par des lectures
personnelles. Ces trajectoires sont fréquemment exprimées par l'idée
de « quéte de sens », une formule récurrente dans les entretiens
informels ou les discussions post-rituelles. Ce terme, bien que parfois
flou, traduit ici un processus complexe : il désigne une volonté de
redonner forme a une rupture biographique ou spirituelle, en la
reconfigurant dans un cadre jugé cohérent, ordonné et porteur de
continuité. Toutefois, des chercheurs comme Guyonvarch ont
observé que de nombreux €léments des mouvements néopaiens
contemporains - structure cléricale, sacralité textuelle, dualisme
verité/erreur - relevent souvent de modeles chrétiens. Lewis et Pizza
(2009) ont eux aussi montré que la sacralisation du livre, la liturgie
codifiée ou encore les calendriers annuels empruntent parfois davan-
tage a un modele ecclésiastique quaux pratiques antiques, plus
fluides et locales. Ces analyses ne disqualifient pas les démarches des
groupes étudiés, mais soulignent la dimension contemporaine et
hybride de leur agentivité religieuse.

Enfin, cette rationalisation du croire se manifeste aussi
dans l'expérience rituelle elle-méme. La participation a ces rituels ne
se limite d’ailleurs pas a 'événement cérémoniel : elle implique une
présence étendue, une disponibilité temporelle, et une familiarité
avec les codes implicites de comportement. En témoigne le fait que
les adeptes qui viennent participer aux cérémonies collectives
arrivent en avance, se positionnent sans consigne explicite, et restent
longtemps apres le rituel. Ces pratiques dessinent des normes tacites
de sociabilité rituelle, ou I'intégration passe aussi par la maitrise d'un
habitus collectif. Ces moments prolongés de convivialité - souvent
bien plus longs que la cérémonie elle-méme - jouent un role essentiel
dans la cohésion du groupe. Ils prolongent symboliquement la tradi-
tion antique du banquet post-rituel, reprise par 'YSEE et Pietas, et
créent un espace informel d’échange, ou les participants peuvent
discuter de leur quotidien, prendre des nouvelles ou simplement plai-
santer ensemble. Ces rassemblements dépassent donc le cadre stric-



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

22

tement liturgique, en renforcant les liens communautaires a travers
des formes d’engagement social et affectif partages.

Figure 1. Rituel collectif de I'YSEE

Néphélie Skarlatos, Athénes (Gréce), octobre 2024

Les membres du groupe récitent un a un des hymnes orphiques
dédiés aux divinités lors d'une cérémonie collective dans son temple
officiel. La scéne montre un rituel collectif dans l'espace cultuel de
I'YSEE, un appartement transformé en temple. Les murs sont tendus
de drapés rouges, ornés de symboles helléniques. Au centre, un
homme en blanc, bras levés, officie devant un autel couvert de
statues, d'objets cultuels et de végétaux. Les participants forment une
demi-lune autour de lui. Au sol, un masque dramatique est recouvert
de feuilles, devant un drap rouge : allusion a Dionysos. Ce rituel prend
place a lintérieur d'un lieu « refonctionnalisé », un appartement
décoré pour évoquer une atmosphere sacrée hellénique. Lespace clos


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/572/img-1.png

La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

permet une intimité communautaire et une maitrise complete de la
scénographie. La gestuelle amplifiée et les tenues renforcent la
performativité du rite, dans une logique de théatralisation assumée -

mais percue par les participants comme sincere et affectivement
forte. Le masque au sol agit comme un marqueur de sacralité drama-
tique. Ici, la précarité spatiale (un appartement réaménage faute de
reconnaissance pleine) devient paradoxalement le support d'une
reconstruction ritualisée puissante. Ce lieu traduit donc la vulnérabi-
lité du groupe (pas d’acces aux temples antiques malgreé leur revendi-
cation, lieu privé) autant quil manifeste sa capacité dauto-
institution symbolique.

Figure 2. Rituel collectif de Pietas

Néphélie Skarlatos, Athénes (Gréece), octobre 2024

23 Cérémonie collective officiée par le Pontifex Maximus du groupe
dans leur temple construit sur la propriété privéee d'un groupe de


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/572/img-2.jpg

La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

24

reconstruction historique. Des membres de Pietas, vétus de longues
tuniques blanches, sont rassemblés en plein air devant un petit
édifice a colonnade évoquant un temple romain classique. Ils ont la
main levée dans un geste rituel. Larchitecture blanche, les palmiers a
larriere-plan et le ciel dégagé renforcent l'impression d'un ancrage
dans I'Antiquité réactivée. Le rituel se déroule a I'extérieur, devant un
temple reconstruit sur un terrain privé dédié a la religio romana. Ce
choix d'un espace ouvert mais scénographié reflete une volonté de
matérialisation du sacré, et de visibilité publique maitrisée. L'édifice
fonctionne ici comme un artefact d’authentification : il donne corps a
Iidée de continuité antique, en suggérant une stabilité patrimoniale.
La gestuelle collective coordonnée, la symétrie de la scene et le
costume unifié contribuent a une mise en ordre symbolique de la
communauté, ou la liturgie devient affirmation d'un ordre hiérar-
chisé. La dimension architecturale du lieu marque un ancrage spatial
de la tradition, au service d'une stratégie de légitimation esthétique.
La vulnérabilité statutaire (absence de reconnaissance religieuse
légale) est ici compensée par l'édification matérielle d'un espace
sacre alternatif.

Vulnérabilités sociales et institu-
tionnelles : entre exclusion
et réaffirmation

Reconnaissance partielle et revendica-
tions juridiques

Les groupes néopaiens en Grece et en Italie sont confrontés a
une vulnérabilité multidimensionnelle, qui se manifeste tant au
niveau juridique que social. En Grece, bien que I'YSEE ait obtenu le
statut de « religion connue » en 2017, les obstacles administratifs
persistent. Plusieurs autres groupes, comme la Communauté reli-
gieuse LABRYS fondée en 2008, restent classés comme associations a
but non lucratif et ne bénéficient d’aucune reconnaissance cultuelle.
Le role prééminent de I'Eglise orthodoxe, constitutionnellement
reconnue comme religion dominante, restreint I'émergence de toute
alternative religieuse légitime. Comme le souligne un membre



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

25

26

d’Ophion, un groupe actif a Thessalonique : « La Grece n'est pas un
Etat séculier. Le christianisme est omniprésent et ne laisse pas aux
autres religions la possibilité de pratiquer facilement. ». En Italie,
Pietas Comunita Gentile illustre une situation encore plus précaire.
En l'absence d'un statut juridique spécifique pour les religions mino-
ritaires, le groupe ne dispose pas d'un accord d’« intesa », contraire-
ment a d'autres confessions comme le judaisme ou lislam. Ce statut
permettrait 'organisation de mariages religieux reconnus, l'acces a
des subventions ou a lenseignement religieux dans les écoles
publiques. La demande d’« intesa » déposée par Pietas en 2021 reste a
ce jour sans réponse. Cette incertitude juridique rend difficile l'insti-
tutionnalisation de leur culte. L'YSEE, déja reconnu en Gréce, a
soutenu cette demande par une lettre officielle, rappelant I'impor-
tance de garantir I'égalité de traitement des religions minoritaires au
sein de 'Union européenne.

La quéte d’un statut juridique officiel constitue une priorité pour les
groupes polythéistes contemporains. Lobtention du statut de « reli-
gion connue » par I'YSEE en Grece en 2017 illustre cette stratégie.
Fruit de longues négociations et de multiples démarches administra-
tives, cette avancée légale confere a I'YSEE une 1égitimité accrue et
lui permet d’accéder a certains droits, notamment la célébration de
mariages reconnus par I'Etat et la représentation dans certaines
instances publiques. Bien que cette victoire ne mette pas un terme
aux discriminations, elle marque une étape essentielle et sert de
modele a dautres groupes poursuivant des objectifs similaires.
Lacquisition d'un cadre légal clair est percue comme un levier fonda-
mental pour lutter contre la marginalisation et garantir une égalité de
traitement avec les autres communautés religieuses. Pour y parvenir,
les groupes polythéistes adoptent des stratégies variées, ancrées
dans un discours qui revendique une continuité historique et cultu-
relle avec les traditions antiques.

En Grece, l'officialisation du statut de I'YSEE a nécessité un combat
juridique prolongeé. Apres des années de refus et de blocages adminis-
tratifs, l'association a obtenu gain de cause devant les tribunaux en
sappuyant sur les principes de liberté religieuse et de non-
discrimination. Cette reconnaissance institutionnelle lui permet
désormais d'exercer ses rites dans un cadre plus sécuriseé, bien que
certaines restrictions persistent, notamment en matiere d'acces aux



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

27

espaces publics et de financement des activités cultuelles. En Italie, la
situation est plus complexe en raison de I'absence d'un dispositif juri-
dique spécifique pour les minorités religieuses. Pietas Comunita
Gentile et dautres groupes polythéistes doivent se contenter du
statut d’association culturelle, ce qui limite leur acces aux mémes
prérogatives que les religions officiellement reconnues. Des initia-
tives visant a sensibiliser les autorités italiennes a la nécessité d'une
législation plus inclusive ont été entreprises, mais les avancées
restent lentes et fragmentées.

Face aux obstacles nationaux, I'engagement a I'échelle européenne
constitue une alternative stratégique. Limplication de I'YSEE et de
Pietas Comunita Gentile dans des réseaux transnationaux, comme
I'European Congress of Ethnic Religions (ECER), leur permet de sortir
de leur isolement et de renforcer leur influence. Ces collaborations
facilitent le partage d’expériences entre minorités religieuses et
renforcent leur capacité a faire pression sur les institutions euro-
péennes pour la reconnaissance de leurs droits. Les organisations
transnationales jouent un rdle clé dans cette dynamique. Fondé en
1998, le Congres mondial des religions ethniques (WCER) a pour
mission de fournir une plateforme de dialogue aux groupes religieux
autochtones et aux adeptes des traditions ancestrales. Son premier
congres, organisé a Vilnius en Lituanie, a rassemblé des représen-
tants de seize pays issus d'Europe, d’Asie et dAmérique. LYSEE, en
tant que représentant du polythéisme grec contemporain, a participé
activement a la fondation de cette organisation. Le WCER s'est donné
pour objectif de promouvoir la diversité spirituelle et d’assurer une
meilleure visibilité aux religions dites « ethniques ». En 2014, le WCER
sest transformé en European Congress of Ethnic Religions
(ECER), renforcant ainsi son ancrage européen. ECER se positionne
aujourd’hui comme un acteur essentiel de la défense des libertés reli-
gieuses et milite pour une reconnaissance institutionnelle plus large
des traditions polythéistes. A travers des plaidoyers auprés des insti-
tutions européennes et des conférences internationales, il cherche a
garantir un traitement équitable des religions minoritaires et a
déconstruire les préjugés qui pesent sur elles. L'organisation aspire
également a obtenir un statut officiel aupres des Nations unies afin
d'’étendre son influence et d'intégrer ses revendications dans les
grandes discussions sur la diversité religieuse et culturelle. Dans sa



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

28

29

déclaration de 2014, 'ECER appelle a une reconnaissance légale équi-
table et a une meilleure représentation des traditions polythéistes
dans les systemes éducatifs européens. En s'appuyant sur des textes
tels que les traités de 'Union européenne, la Charte des droits fonda-
mentaux et la Déclaration universelle des droits de 'homme, il plaide
pour une intégration plus juste des religions minoritaires dans le
paysage juridique européen. UECER joue ainsi un role essentiel en
structurant la mobilisation des groupes polythéistes, leur offrant une
légitimite institutionnelle accrue et consolidant leur présence au sein
des débats publics.

La création, en 2023, de I'Hellenic-Roman Association — Mediterra-
neum témoigne de la volonté de coopération régionale entre les
groupes de Grece, d'Italie et de Chypre. Ce projet a pour objectif de
rassembler des communautés partageant un intérét commun
pour 'héritage gréco-romain, tout en inscrivant leur démarche dans
un cadre plus large, alliant valorisation patrimoniale et réactualisation
des traditions antiques. En établissant des passerelles entre les diffé-
rentes traditions, elle mutualise leurs efforts pour obtenir des avan-
cées juridiques et promouvoir une vision commune du poly-
théisme méditerranéen. Elle contribue ainsi a renforcer lidentité
collective de ces groupes, en ancrant leur démarche dans une conti-
nuité a la fois historique et contemporaine. Dans un contexte ou les
questions d’identité culturelle et religieuse occupent une place
centrale dans les débats, ces initiatives visent a créer un
espace propice a la transmission et a I'adaptation des anciens cultes
aux realites actuelles.

Déconstruire les stéréotypes : de la
stigmatisation sociale a la quéte
de 1égitimité

Les vulnérabilités sociales auxquelles sont confrontés les groupes
polythéistes méditerranéens se manifestent d’abord par des formes
de stigmatisation persistante. Les membres de I'YSEE et de Pietas
sont fréquemment percus comme archaiques, extrémistes ou
déviants. Plusieurs enquété-e-s rapportent des jugements péjoratifs :
leurs pratiques sont qualifiées de « folles », « réactionnaires » ou
« sataniques ». Ces représentations sociales marginalisantes ont des



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

30

31

effets concrets : certains membres évoquent des tensions au sein de
leur entourage familial, voire des prises de distance. Dautres
preferent ne pas évoquer leur appartenance polythéiste dans le cadre
professionnel, par peur d'incompréhension ou de moquerie. Lun des
participants déclare : « Je préfere dire que je suis agnostique. Dire
que je crois aux dieux antiques, les gens riraient. » La discrétion
devient une stratégie de protection identitaire.

La stigmatisation est également perceptible dans l'espace public. En
Grece, le fondateur de I'YSEE, Vlasis Rassias, s'était insurgé contre les
amalgames entre polythéisme et occultisme : « Nous ne voulons pas
créer une mauvaise image [...] Pour nous, les douze dieux symbolisent
la complétude. Apres tout, dans le polythéisme, les dieux
sont infinis. » (Papazoglou, 2014) Des responsables politiques
renforcent parfois cette marginalisation : en 2013, le ministre grec
Nikolaos Dendias qualifie une cérémonie de « bizarre » ; en 2023, le
Premier ministre Mitsotakis évoque comme anecdote de campagne la
demande de construction d'un temple polythéiste comme étant « la
chose la plus folle » entendue. A chaque fois, I'YSEE réagit par des
lettres ouvertes dénoncgant la banalisation du meépris religieux. En
Italie, les tensions prennent parfois une tournure plus inquiétante. En
2025, deux cadavres de chiens sont retrouvés devant l'un des temples
de Pietas. Pour ses membres, cette mise en scéne constitue une
tentative de diabolisation, visant a assimiler leur groupe a des
pratiques occultes. Mais elle dépasse le simple stigmate : elle agit
comme une menace explicite, rappelant que la visibilité peut exposer
a des formes actives de rejet et d'intimidation.

Stratégies de visibilité : entre recon-
naissance et risque de folklorisation

Face aux atteintes symboliques et aux difficultés institutionnelles, les
groupes mettent en place des stratégies de visibilité qui visent a
déconstruire les stéréotypes, a gagner en légitimité et a inscrire leur
présence dans l'espace public. Cette action passe notamment par
une démarche pédagogique ciblée, comme les ateliers mythologiques
organisés depuis 2014 par I'YSEE a destination des enfants, ou les
conférences, lectures de textes anciens et séminaires de philosophie
antique. De méme, Pietas a une chaine YouTube ou sont discutés des



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

32

33

themes en lien avec la Rome antique (archéologiques, historiques,
mythologiques ou encore éthiques) en invitant diverses personnes
présentées comme étant spécialistes. Ces initiatives, bien que se
présentant comme non prosélytes, promeuvent une vision du poly-
théisme fondée sur la raison, la culture classique et la citoyenneté -
tout en affirmant refuser d’adopter les modes d’expansion religieuse
issus du christianisme. Leur objectif est double : d'une part, faire
reconnaitre leur démarche comme compatible avec les normes
éducatives et républicaines ; d’autre part, rendre leur projet spirituel
comprehensible et accessible, en s'appropriant les codes de légitimité
des institutions culturelles et scolaires.

A cela s'ajoute un travail de production et de diffusion de savoirs :
I'YSEE comme Pietas éditent leurs propres ouvrages, publications
doctrinales et manuels rituels. Ce choix éditorial, loin d’étre anecdo-
tique, participe d'une stratégie de respectabilisation qui repose sur la
maitrise savante des sources, la transparence doctrinale et la possibi-
lité d'autoformation des membres ou sympathisants. Ces groupes
investissent également les meédias traditionnels pour reconfigurer
leur image : leur représentation, autrefois caricaturale, tend a se
normaliser grace a des documentaires, reportages ou interviews
(comme celui de Star Channel en 2014 ou les entretiens accordés par
Giuseppe Barbera au nom de Pietas pour des journa-
listes indépendants).

Par ailleurs, I'espace numeérique constitue un vecteur central de cette
stratégie de reconnaissance. La traduction systématique de
nombreux contenus en anglais ou en dautres langues témoigne
également d'un souci de lisibilité internationale. Elle permet a ces
groupes d’inscrire leur discours dans un horizon transnational, tout
en affirmant une spécificité culturelle locale. L'enjeu n'est donc pas
seulement la visibilité, mais aussi la reconnaissance, a la fois comme
acteurs religieux légitimes et comme interlocuteurs d'un pluralisme
spirituel  globalisé. Les publications en ligne, soigneuse-
ment scénarisées, valorisent les rituels publics a forte charge symbo-
lique, souvent mis en scene dans des sites historiques ou des temples
reconstruits. A linverse, les rituels domestiques, bien que courants,
restent volontairement discrets : peu documentés publiquement, ils
circulent plutot sous forme de photos dautels ou de citations
d’hymnes partagées entre membres, dans des espaces semi-privés



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

34

tres actifs (groupes Facebook, canaux Messenger). Ils participent
ainsi a la cohésion communautaire plutdot qua la reconnaissance
externe. Cette asymetrie dans la mise en visibilité des pratiques
traduit une hiérarchisation implicite entre I'espace rituel destiné a
convaincre ou a rassurer l'extérieur, et celui, plus intime, qui renforce
les liens internes.

Au-dela des supports, cest le rituel lui-méme qui devient un levier de
légitimation. A I'YSEE, la cérémonie s'ouvre par une procession au
tambour, les participants se disposent en arc de cercle, main sur le
cceur ou bras leveés vers le ciel. Le rituel se clot par un banquet, ou se
mélent participants et spectateurs :

Ici, je retrouve une dignité que je ne trouve nulle part ailleurs. Ce
n'est pas juste un role : quand je revéts la tunique et que jinvoque
Athéna, je ressens une responsabilité. Les gestes, les mots, tout cela
nous transforme. Ce n'est pas qu'un rappel du passé, c'est une
présence. (Dimitri, 35 ans, acteur sans emploi, membre actif,
témoigne apres une cérémonie a Athenes, février 2022)



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

35

Figure 3. Un banquet rituel de I'YSEE

Néphélie Skarlatos, Athénes (Grece), février 2022

Plusieurs membres ont apporté du vin et a manger pour partager
avec la communauté apres la cérémonie. Sur une table recouverte
d'une nappe rouge, des plats faits maison, des bouteilles de vin, des
cartons de pizza, des biscuits et des gateaux sont disposés en libre-
service. Le tout est posé dans un coin de la piece, contre un mur
sobre, sous une fenétre fermée. Uatmosphere évoque une convivialité
informelle et domestique. Cette scéne illustre le moment post-rituel
a I'YSEE, ou la communauté partage un repas apres la cérémonie. Le
banquet n'est pas ritualisé en lui-méme, mais il constitue une prolon-
gation sociale du rituel : un moment ou l'unité symbolique se rejoue a
travers la nourriture partagée. La simplicité des mets (repas maison,
pizza) traduit une logique d’accessibilité, en cohérence avec le carac-
tere horizontal revendiqué par le groupe. Ce type de repas contribue
a créer une communauté, cest-a-dire un espace ou les individus


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/572/img-3.jpg

La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

36

37

peuvent se retrouver autour d'une pratique minoritaire sans crainte
de stigmatisation. Ici, la convivialité devient un dispositif de reésilience
communautaire, soutenant le sentiment d’appartenance par la répéti-
tion de gestes simples, quotidiens, mais dotés de
densité relationnelle.

Le rituel agit ici comme un espace de transformation statutaire : dans
un contexte de marginalité, il devient outil de reconnaissance symbo-
lique, reconfigurant la vulnérabilité sociale en agentivité (Gilson,
2014). Lémotion y tient un role central : gestes chorégraphiés, silence,
yeux clos, gestes de partage. Cette intensité participe a ce que
Turner (1969) appelle une communitas, suspension temporaire des
hiérarchies au profit d'une unité partagée. Elle se prolonge dans les
moments qui suivent : banquets, discussions, élaboration collective
d’un récit spirituel commun. Ces pratiques collectives contribuent a
renforcer la cohésion sociale, a créer des liens de solidarité et a offrir
un soutien mutuel face aux défis et aux discriminations rencontrés
dans la vie quotidienne.

Chez Pietas, le rapport a la visibilité est plus nuancé. Les officiants
tournent souvent le dos au public, accentuant le lien aux dieux plus
que l'effet de scene. Une certaine parité est observée dans les deux
groupes, en particulier dans les fonctions périphériques a la liturgie.

Quand jentends les hymnes a Giove [Jupiter] devant notre temple ici
Via Appia Antica, je me sens reliée a quelque chose qui me dépasse.
Je me dis que mes ancétres étaient déja la, sur cette route il y a deux
mille ans ! Ce n'est pas comme les gladiateurs que tu vois la. Nous, ce
n'est pas du théatre ou du musée, c'est vivant. C'est notre vérité.
(Noemi, 39 ans, mere au foyer et membre de Pietas, épouse de
Giuseppe Barbera, interrogée a Rome en janvier 2024, apres un rituel
collectif organisé dans le temple de Pietas, janvier 2024)



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

Figure 4. Un banquet rituel de Pietas

Néphélie Skarlatos, Rome (Italie), janvier 2024

38 De la nourriture et des boissons, achetées a partir d'une collecte
d’argent préalable au sein du groupe, sont prétes a étre partagées par
les adeptes apres la cérémonie collective. Dans une salle décorée a la
maniere antique - colonnes blanches, statue féminine en marbre
(probablement une déesse) -, une longue table est dressée, couverte
de nappes bordeaux. On y voit plats préparés, ceufs, olives, desserts.
L'espace est visiblement prévu pour une réception collective struc-
turée. Contrairement au repas informel de I'YSEE, le banquet de
Pietas s'inscrit dans une scénographie ordonnée, cohérente avec
I'ensemble du dispositif rituel du groupe. Le décor antique, les
colonnes et la statue en arriére-plan créent une continuité visuelle et
symbolique entre le rituel et sa prolongation sociale. Le banquet
participe ici dun processus de reconstitution esthétique et identi-
taire : la tradition n'est pas seulement célébrée, elle est incarnée dans


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/572/img-4.jpg

La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

39

40

I'environnement, dans les corps, et méme dans la maniere de manger
ensemble. Le fait que la nourriture soit financée collectivement et
préparée a l'avance traduit une organisation structurée et hiérar-
chisée. Ce moment de partage prolonge la distinction des roles : le
repas devient un lieu de reconnaissance symbolique pour ceux qui
ont officié, mais aussi de sociabilité entre les différents niveaux
d’initiation. C'est un espace liminaire (Turner), ou la sacralité du rituel
continue de diffuser dans un cadre convivial.

L'opposition claire au musée ou au spectacle traduit une volonté forte
de reconnaissance existentielle. I1 ne s'agit pas de commémorer
IAntiquité, mais daffirmer la légitimité contemporaine de leur
pratique. Les choix esthétiques - tenues, gestuelles, cadre - visent a
produire une continuité visuelle avec I'Antiquité, renforgant ainsi
l'ancrage du groupe dans une tradition réactualisée. Ils participent
aussi a la mise en scene politique d’'une continuité spirituelle revendi-
quée, face a une mémoire nationale qui tend a les exclure. Ainsi, les
contenus diffusés en ligne fonctionnent comme des « rituels secon-
daires » (Houseman, 2016) qui prolongent l'expérience tout en la
rendant interprétable comme simple performance visuelle. Cette
ambivalence constitue I'un des enjeux majeurs de reconnaissance. En
effet, pour étre visibles, les groupes doivent jouer avec les codes
patrimoniaux ; mais ce faisant, ils risquent de voir leur dimension
spirituelle neutralisée. A la recherche de légitimité répond ainsi le
risque d'une folklorisation involontaire. C'est a ce point précis que se
déplace la vulnérabilité : du stigmate social a la contrainte spatiale.
Car si la visibilité passe aussi par 'ancrage territorial, 'acces aux sites
antiques - lieux symboliques majeurs - reste largement interdit a
I'usage cultuel. Cette nouvelle tension entre religion vivante et patri-
moine figé fait I'objet de la sous-partie suivante.

Entre patrimoine et sacré : reconquérir
I'espace rituel

Les groupes polythéistes contemporains se trouvent confrontés a des
contraintes multiples lorsquil s'agit d'occuper, de sacraliser et de
ritualiser des lieux. La patrimonialisation, définie comme « un
ensemble d'objets, de monuments ou de sites quune société ou une
communauté décide de préserver et de valoriser en raison de leur



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

41

valeur symbolique, historique ou esthétique, les élevant ainsi au
statut d’héritage collectif » par Olivier (2008), joue un role ambivalent
dans la renaissance du polythéisme contemporain. En effet,
une vulnérabilité spécifique réside dans la réduction de leurs
pratiques a de simples performances culturelles ou reconstitutions
historiques, déniant ainsi leur valeur spirituelle. En Italie, les rituels
sont parfois relégués au rang de folklore, assimilés a une forme spec-
taculaire mais vide de contenu religieux. Cette folklorisation
contribue a linvisibilisation du polythéisme en tant que religion
vivante : elle conforte l'idée que ces pratiques appartiennent au passé
ou relevent de la mise en scene, et non dun engagement spirituel
contemporain. En Grece, ce phénomene sarticule a une muséifica-
tion de l'Antiquité, percue comme un patrimoine national figé et
controlé par les institutions archéologiques. LAntiquité classique est
mise en valeur non pour son héritage polythéiste, mais comme un
fondement de lidentité moderne grecque, structurée autour du
christianisme orthodoxe. Cela s'explique aisément par la longue
occupation ottomane (les Grecs se définissaient alors par la langue,
I'histoire et la religion). Ainsi, bien que les temples antiques soient des
espaces historiquement religieux, leur usage contemporain est
encadré par des restrictions qui refletent des rapports de pouvoir
entre institutions culturelles, religieuses et politiques. Hamilakis
(2007) souligne ainsi que « les sites antiques en Méditerranée sont
des champs de bataille mémoriels » et I'Antiquité grecque a éte
transformée en un « culte d’Etat » 12 ou ITtalie a réduit I'Antiquité
romaine a un décor touristique. Dans les deux cas, les polythéismes
contemporains doivent composer avec une mémoire collective qui les
neutralise ou les détourne.

Cette invisibilisation - « volontaire ou imposée » selon Fotiou (2014) -
est d'autant plus marquante qu'elle s'accompagne de restrictions
concretes sur les espaces de culte. La patrimonialisation joue ici un
role ambivalent. D’'un co6té, elle fournit aux groupes polythéistes une
ressource symbolique pour revendiquer une filiation historique. De
l'autre, elle rend difficile I'usage religieux des sites, en les soumettant
a des normes de conservation, a des autorisations administratives ou
a la surveillance policiere. En Gréce, 'YSEE revendique des lieux
comme |'Acropole ou Delphes comme espaces sacrés légitimes de
leur tradition religieuse. Pourtant, la tenue de rituels y est interdite.



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

42

Ce refus est dautant plus contesté que ces sites sont largement
ouverts au tourisme de masse. Les membres de 'YSEE dénoncent
cette contradiction : alors qu'on leur interdit d'y pratiquer leurs céré-
monies au nom de la conservation, les mémes lieux
sont « instrumentalisés de facon purement économique » et quoti-
diennement exposés a des flux touristiques intenses qui participent a
leur dégradation. Ce traitement inégal renforce leur sentiment
d'exclusion. En réponse, 'YSEE organise des rituels dans des sites
archéologiques moins surveillés, comme celui de Marathon par
exemple. Ces restrictions traduisent une marginalisation statutaire et
une négation implicite de la dimension religieuse contemporaine.
Lidéologie du « nationalisme archéologique » - selon les termes de
Hamilakis - construit I'Antiquité comme fondement de la nation
grecque moderne, chrétienne et homogene, expurgeant ainsi toute
référence au polythéisme vivant. Ces tensions révelent les défis plus
larges liés a la place des religions minoritaires dans I'espace public et
a la gestion des héritages historiques en Méditerranée.

Face a ces obstacles, les groupes développent des formes d’agentivité
rituelle. En Italie, Pietas a su négocier des espaces de visibilité en
sappuyant sur les dispositifs culturels existants. Comme l'explique
Strmiska (2005), la légitimité des nouvelles religions paiennes repose
souvent sur une stratégie dadaptation, ou les revendications
cultuelles sont modulées pour s'intégrer aux discours dominants sur
la culture et T'histoire. Le Circo Massimo, un lieu emblématique de
I'Antiquité, par exemple, accueille leurs cérémonies lors des festivités
de la fondation de Rome le 21 avril - lors desquelles ont également
lieu des reconstitutions de combats de gladiateurs, mélant aspect
historique et spiritualité vernaculaire. Aussi, si ces manifestations
sont possibles, c'est grace a une présentation « culturalisée » des
rituels, acceptés comme événement public tant qu'ils ne bousculent
pas les cadres patrimoniaux ou religieux dominants. Lévénement a
ainsi été annulé en 2025 en raison de la mort du pape Francois et le
rituel de Pietas interdit. Néanmoins, cette accommodation implique
des compromis, mais elle témoigne aussi d'une capacite d’adapta-
tion stratégique : intégrer 'espace public sans perdre le sens du geste
rituel. Comme l'explique Strmiska (2005), la légitimité des nouvelles
religions paiennes repose souvent sur une stratégie d’adaptation, ou



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

43

a4

les revendications cultuelles sont modulées pour s’intégrer aux
discours dominants sur la culture et I'histoire.

Parallelement, la création de lieux de culte privatifs devient une
réponse concréte a la vulnérabilité spatiale. A Athénes, le temple de
I'YSEE - situé dans un immeuble sans signalétique explicite - incarne
cette stratégie de discrétion : rien ne laisse deviner sa fonction
depuis la rue. Ce choix répond a un double impératif : éviter la
confrontation et préserver un espace protégé de la stigmatisation —
cela, malgré 'obtention officielle du statut de temple reconnu pour le
polythéisme grec contemporain. Le maintien de cette discre-
tion, méme apres la reconnaissance institutionnelle, témoigne de la
fragilité persistante du groupe dans un environnement majoritaire-
ment orthodoxe, ou toute visibilité publique peut étre percue comme
une provocation. Le nom Ekativolos, affiché sur la sonnette, évoque
la déesse Hécate, protectrice des seuils, et symbolise I'entre-deux
dans lequel s'inscrit cette communauté : entre sphere domestique et
espace sacre, entre invisibilité et reconnaissance. A l'intérieur, le lieu
est minutieusement organiseé : autel central, statues des douze dieux,
objets rituels, couleurs symboliques. Le rituel y est partagé, mais
aussi observé : certains participants n'interviennent pas activement,
mais assistent en silence, créant une atmosphere de respect collectif
qui dépasse l'action rituelle elle-méme. Ils sont environ une dizaine
de personnes, membres de I'YSEE ou observateurs reguliers. Ils
assistent aux cérémonies en tenue civile, sans réciter les hymnes ni
accomplir d'offrandes. Leur participation, plus discrete, se manifeste
par des gestes partagés - main sur le ceeur, silence recueilli, présence
lors des lectures. La dimension restreinte, domestique ou semi-
publique de ces rituels ne signe pas un isolement, mais une réponse
structurée aux contraintes spatiales, statutaires et symboliques que
rencontrent ces groupes.

D’autres projets témoignent d'une volonté de reconquéte spatiale : en
Arcadie (Péloponnese), un temple dédié a Pan a été construit en 2025
sans statut légal, occasionnant des poursuites judiciaires. Dispersés
en Italie, Pietas a implanté pratiquement une vingtaine de temples sur
des terrains privés, dans des jardins ou des propriétés personnelles.
Ces lieux matérialisent une religiosité enracinée, territorialisée, mais
aussi autonome. Leur construction repose sur des financements
internes, des dons, et parfois des injonctions symboliques — comme le



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

45

46

47

récit de la Pythie transmis a Giuseppe lors du séjour de Pietas a
Delphes en juin 2024 selon son témoignage. Ces récits, méme anec-
dotiques, participent a I'élaboration d'une mythologie contemporaine,
fondée sur la reprise de codes antiques.

Dans l'ensemble, les stratégies spatiales des groupes polythéistes
illustrent un équilibre entre vulnérabilité et agentivité. Loin d'étre de
simples victimes des cadres institutionnels, les membres de Pietas ou
de I'YSEE réinvestissent I'espace a leur maniere : en contournant les
interdits, en créant leurs propres lieux, en ritualisant des espaces
intimes. Leurs pratiques dessinent un territoire religieux qui n'est pas
donné, mais sans cesse négocié. L'espace devient un enjeu fonda-
mental de reconnaissance, mais aussi un terrain d’invention, ou se
rejoue la possibilité dune présence spirituelle dans la
société contemporaine.

Conclusion

L'étude des polythéismes contemporains en Grece et en Italie révele
que la vulnérabilité - spirituelle, institutionnelle, spatiale ou symbo-
lique -, loin d’entraver l'action religieuse, agit comme un cataly-
seur d’agentivité. En s'inscrivant dans des marges sociales, juridiques
et patrimoniales, des groupes comme I'YSEE ou Pietas se réappro-
prient un héritage pour en faire un éléement vivant du pluralisme.

Les rituels sont a la fois des scénes de consolidation interne et des
outils de reconnaissance externe. Mais cette double fonction produit
des tensions. Fidélité affichée a I'Antiquité, esthétisation des gestes,
recours a des langages anciens : autant de stratégies qui donnent du
poids a leurs pratiques mais qui peuvent aussi générer des effets de
cloture, notamment sur les questions de genre, de sexualité ou
de hiérarchie. L'idéal d'ouverture coexiste avec des formes implicites
d'exclusion, souvent justifiées par une lecture historiciste du reli-
gieux. Ces contradictions sont constitutives de leur fonctionnement :
elles ne les disqualifient pas, mais appellent a une lecture attentive de
la maniere dont tradition, modernité et pouvoir se reconfigurent dans
ces marges spirituelles. De méme, leur agentivité contient des
contradictions.En effet, ces groupes valorisent leur altérité - leur
non-alignement aux religions dominantes, leur refus du consensus
pluraliste libéral - tout en recherchant visibilité publique, reconnais-



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

48

49

sance étatique ou acces aux temples patrimoniaux. Ils se construisent
comme « autres », mais revendiquent une place dans l'espace
commun. Cette dialectique entre marginalité revendiquée et quéte de
reconnaissance traverse leurs pratiques et leurs discours. Deuxieme
tension : l'inscription dans des récits nationaux - grec pour I'YSEE,
romain pour Pietas — coexiste avec des circulations transnationales.
Les traditions invoquées sont profondément enracinées, mais les
groupes participent aussi a des réseaux européens ou circulent
modeles rituels ou revendications politiques. Lidentité polythéiste se
fabrique ainsi entre enracinement et connectivité et témoigne d'une
agentivité qui dépasse la simple résistance pour s'inscrire dans une
dynamique de transformation du paysage religieux meéditerranéen,
voire européen.

Il ne s’agit pas ici de généraliser a 'ensemble du polythéisme contem-
porain. Les cas de I'YSEE et Pietas sont emblématiques de groupes
structurés dans ces pays, visibles, a forte vocation publique - mais le
paysage polythéiste méditerranéen est caractérisé par sa diversité de
groupes traversés de conflits doctrinaux, d’enjeux de légitimité, et
d'usages concurrents du passé. Il importe donc d’en souligner 'hété-
rogénéité, mais aussi de reconnaitre les limites du terrain : les
pratiques et les dynamiques d’autres groupes polythéistes en Grece
et en Italie restent a explorer. La comparaison avec d’autres contextes
européens permet de mieux situer la spécificité méditerranéenne. En
Islande, par exemple, 'Asatrt - communauté polythéiste nordique
reconnue des 1973 - dispose d'un financement public, d'un acces légal
aux mariages et d'un temple construit a Reykjavik avec l'appui de
Etat. En Lituanie, le mouvement Romuva, qui se revendique des
cultes baltes anciens, a obtenu un statut de religion reconnue apres
plusieurs années de controverses. A linverse, en Espagne ou en
France, les groupes néopaiens restent largement informels et invisi-
bilisés, faute de cadre juridique adapté. En Serbie, des groupes paiens
sont proches de mouvances nationalistes d'extréme droite. Ces
contrastes montrent que la reconnaissance des polythéismes
contemporains ne dépend pas seulement de leur cohérence interne,
mais des régimes politiques, patrimoniaux et religieux dans lesquels
ils s’inscrivent.

Ainsi, les tensions observées ne sont pas propres a la Méditerranée,
mais prennent ici une forme particuliere du fait du poids de I'héritage



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

50

51

antique et de la centralité historique des monothéismes. UAntiquité y
est omniprésente, mais sous contrdle :  patrimoine
a préserver, mémoire nationale a encadrer, récit historique a stabi-
liser. Les groupes polythéistes qui tentent de se réinscrire dans cette
continuité se heurtent a une gestion du passé saturée de
symboles, ou linvention rituelle est vite suspectée de folie ou de
simulacre. Leur marge de manceuvre passe alors par le contourne-
ment : cest dans cette capacité a jouer avec les normes que se lit
leur agentivité. La Méditerranée est envisagée comme espace social
traversé par des rapports de force : étudier les groupes polythéistes
contemporains permet de questionner, a I'échelle de cette région, les
formes concretes du pluralisme religieux, les usages du passé et les
modalités de reconnaissance. Les tensions observées — entre tradi-
tion et invention, entre localisme et circulation, entre sacralité et
patrimonialisation - révelent que le religieux n'est pas hors du poli-
tique, et que ses formes contemporaines, méme minoritaires,
peuvent porter un regard critique sur les récits dominants.

Enfin, si les groupes affichent une ouverture de principe a I'égard des
minorités sexuelles, cette tolérance reste souvent implicite et peu
formalisée. Aucun discours public ne condamne les personnes
LGBTQ+, et plusieurs membres affirment que cela « ne poserait pas
de probleme ». Pourtant, certaines pratiques institutionnelles tracent
des lignes d’exclusion : les mariages célébreés par I'YSEE - aujourd’hui
reconnus par I'Etat grec - restent réservés aux couples hétéro-
sexuels, au nom dune fidélité aux modeles matrimoniaux antiques.
Cette position, souvent justifiée par une fidélité au passé, reproduit
néanmoins des normes excluantes, en tension avec les
valeurs d’inclusivité affichées. Elle illustre plus largement l'un des
paradoxes structurants de ces groupes : tout en cherchant a projeter
une image moderne et tolérante, ils sappuient sur une lecture histo-
riciste des pratiques antiques qui peut freiner certaines évolutions.
Ces contradictions internes traduisent la difficulté a conjuguer tradi-
tion, reconnaissance sociale et adaptation aux
normes contemporaines.

Ces groupes soulevent, en creux, des questions majeures pour
I'anthropologie des religions : jusqu'ou peut-on puiser dans un heri-
tage sans le figer en dogme ou en folklore ? Comment éviter que
cette réactivation ne reproduise les logiques d'exclusion et les biais



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

du passé ? Et comment penser le pluralisme dans un espace - la

Méditerranée - ou les mémoires religieuses sont a la fois ressources

et objets de luttes ?

BIBLIOGRAPHY

BerGer Peter L., 1999, The
Desecularization of the world:
Resurgent religion and world politics,
Grand Rapids, Eerdmans Publishing.

Foriou Evgenia, 2014, « “We Are the
Indians of Greece”: Indigeneity and
Religious Revitalization in Modern
Greece », CrossCurrents, vol. 64,
p. 219235.

Foriou, Evgenia, 2023, « Transreligiosity
and Religious Revitalization in Modern
Greece: Bridging Religion and Science
through Geomythology », Religions,
vol. 14, n° 6, p. 754.

GarpeL Mattias, 2003, Gods of the
Blood: The Pagan Revival and White
Separatism, Durham, Duke University
Press.

Garrau Marie et Le Gorr Alice, 2010,
Care, justice et dépendance.
Introduction aux théories du care,
Paris, PUF.

GiusoN Erinn, 2014, The Ethics of
Vulnerability, Routledge.

Hamirakis Yannis, 2007, The nation and
its ruins: antiquity, archaeology, and
national imagination in Greece, Oxford,
Oxford University Press.

Hervieu-Licer Daniele, 1999, Le pélerin
et le converti : sociologie du
christianisme, Paris, Flammarion.

HousemaN Michael, 2016, « Comment
comprendre l'esthétique affectée des

cérémonies New Age et
néopaiennes ? », Archives de sciences
sociales des religions, n° 174, p. 213237.

Houseman Michael et Sever Carlo, 1994,
Naven ou le donner a voir : essai
d’interpretation de l'action rituelle,
Paris, Editions de la Maison des
Sciences de 'Homme.

Karran Jeffrey, 1997, Radical Religion in
America: Millenarian Movements from
the Far Right to the Children of Noah,

Syracuse, Syracuse University Press.

Lewis James R. et Pizza Murphy (dir.),
2009, Handbook of Contemporary
Paganism, Leiden, Brill.

Manmoop Saba, 2005, Politics of Piety:
The Islamic Revival and the Feminist
Subject, Princeton, Princeton
University Press.

Ouvier, Laurent, 2008, Le sombre abime
du temps. Mémoire et archéologie,
Paris, Editions du Seuil.

OrTNER Sherry B, 2006, Anthropology
and Social Theory: Culture, Power, and
the Acting Subject, Durham, Duke
University Press.

PaprazocLou Niki, 2014, « Assister a une
cérémonie des fideles du
Dodékathéisme », Newsbeast.gr.

Rountree Kathryn (dir.), 2015,
Contemporary pagan and native faith
movements in Europe: colonialist and



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

nationalist impulses, New York,
Berghahn Books.

Strmiska Michael, 2005, Modern
Paganism in World Cultures:
Comparative Perspectives, Santa
Barbara, ABC-CLIO.

TawiL Emmanuel, 2005, « Les relations
conventionnelles entre I'Etat et les
confessions religieuses en Italie »,
Cahiers de la recherche sur les droits
fondamentaux, n° 4, p. 139156,

https: //doi.org /10.4000/crdf.7353

TurNER Victor, 1969, The Ritual Process:
Structure and Anti-Structure, Chicago,
Aldine.

Lectures complémentaires

Bearp Mary, NortH John et Price Simon,
1998, Religions of Rome: Volume 1, A
History, Cambridge, Cambridge
University Press.

BeLL Catherine, 1997, Ritual: Perspectives
and Dimensions, Oxford, Oxford
University Press.

Bizzarri Amy, 2022, « When I celebrated
the summer solstice with ancient
Roman gods and goddesses »,
Smithsonian Magazine, 5 aofit,

of Chicago Press.

CHryssostaLis Alexis, 2018, « En Gréce, la
séparation de I'Eglise et de I'Etat n'est
pas pour demain », entretien réalisé par
Héléne Destombes, Vatican News, 24
novembre,

https: //www.vaticannews.va/fr/monde /news/2018-

11/grece-separation-eglise-etat-
interview-alexis-chryssostalis.html
Francois Stéphane, 2007, « Le néo-
paganisme et la politique : une tentative
de comprehension », Raisons politiques,
vol. 25, n° 1, p. 127142,

https: //doi.org /10.3917 /rai.025.0127

GarraU Marie, 2018, Politiques de la
vulnérabilité, Paris, CNRS Editions.

Garrau Marie, 2021, « Agentivité ou
autonomie ? Pour une théorie critique
de la vulnérabilité », Genre, sexualité &
sociéte, n° 25.

Gorrman Erving, 1959, The Presentation
of Self in Everyday Life, New York,
Anchor.

Houseman Michael, 2002, « Qu'est-ce
qu'un rituel ? », LAutre, vol. 3, n° 3,
p. 533538.

TayLor Charles, 2007, A secular age,

https: //www.smithsonianmag.com /travel /V\@ﬁlﬂbridge, Harvard University Press.

i-celebrated-summer-solstice-with-
ancient-roman-gods-and-goddesses-
180980528/

Casanova José, 1994, Public Religions in
the Modern World, Chicago, University

ABSTRACTS

TurnER Victor, 1967, The Forest of
Symbols: Aspects of Ndembu Ritual,
Ithaca, Cornell University Press.

Francais

Cet article analyse la résurgence des cultes polythéistes en Grece et en
Italie, en mettant l'accent sur les stratégies utilisées par les communautés
pour réactualiser un héritage antique dans des sociétés dominées par le



La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses
minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

christianisme. Il explore les dynamiques de vulnérabilité et d'agentivité au
sein de ces groupes, qui, malgré leur marginalisation et les obstacles juri-
diques et sociaux, transforment leur situation précaire en levier d’action. En
reactivant des rituels antiques et en établissant des réseaux transnationaux,
ces communautés cherchent a affirmer leur identité et a revendiquer leur
place dans lespace public. A travers une méthodologie ethnographique
combinant observations des pratiques rituelles et analyse des discours
publics, l'article met en lumiere les processus de transformation des dyna-
miques religieuses nationales et européennes. Ces processus révelent
comment les groupes néo-paiens réinventent leurs traditions tout en
repondant aux défis contemporains dans une Méditerranée en
pleine mutation.

English

This article analyses the resurgence of ancient polytheistic cults in Greece
and Italy, focusing on the strategies employed by communities to reinteg-
rate an ancient heritage into societies dominated by Christianity. It explores
the dynamics of vulnerability and agency within these groups, which,
despite their marginalisation and legal and social obstacles, transform their
precarious position into a lever for action. By reviving ancient rituals and
establishing transnational networks, these communities seek to assert their
identity and claim their place in the public sphere. Through an ethno-
graphic methodology combining observations of ritual practices and
analysis of public discourse, the article highlights the processes of trans-
formation within national and European religious dynamics. These
processes reveal how neo-pagan groups reinvent their traditions while
addressing contemporary challenges in a rapidly changing Mediterranean.

INDEX

Mots-clés

Polythéisme contemporain, minorités religieuses, patrimoine antique,
reconnaissance juridique, réinvention rituelle

Keywords
Keywords: modern polytheism, religious minorities, ancient heritage, legal
recognition, ritual reinvention

AUTHOR

Néphélie Skarlatos
Doctorante en anthropologie, EPHE-PSL, Ecole francaise d'Athénes



https://www.revue-mem.com/565

La résurgence des cultes polythéistes antiques en Gréce et en Italie : dynamiques religieuses

minoritaires et enjeux contemporains en Méditerranée

In collaboration with

a m l l m"'SOPOLHIS

Marseille Université

langues lettres arts

amUMMBH, .,



https://www.univ-amu.fr/
https://mesopolhis.fr/
https://www.mmsh.fr/
https://ecole-doctorale-354.univ-amu.fr/fr
https://ecole-doctorale-355.univ-amu.fr/
https://ecole-doctorale-67.univ-amu.fr/

