Mutations en Méditerranée

ISSN : 3002-1308

Directeur de publication : Aix-Marseille Université
Direction scientifique et édition : Mesopolhis

312025
Vulnérabilités et agentivités en Méditerranée
Vulnerability and agency in the Mediterranean

Faire communauté pour sortir de la
vulnérabilité ? Le cas des cagots (xvi®-xvin®
siecle)

Building community to overcome vulnerability? The case of the cagots (XVIIth-
XVIII™ centuries)

Emma Duteil

@ https://www.revue-mem.com/574

Référence électronique

Emma Duteil, « Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des
cagots (xvi€-xvi€ siecle) », Mutations en Méditerranée [En ligne], 3 | 2025, mis en
ligne le 01 décembre 2025, consulté le 10 décembre 2025. URL :
https://www.revue-mem.com/574

Droits d'auteur

Les textes des articles sont sous licence
CCBY4.0

(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1). Les contenus graphiques
(illustrations, photographies, création graphique ...) sont susceptibles d’étre
soumis a des autorisations d’usage spécifiques.



https://www.revue-mem.com/574
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Faire communauteé pour sortir de la
vulnérabilité ? Le cas des cagots (xvi®-xvin®
siecle)

Building community to overcome vulnerability? The case of the cagots (XVIIth-
XVIII™ centuries)

Emma Duteil

PLAN

Introduction
De la discrimination a la protection des cagots
La place a I'église
Les tensions au cimetiere
Lexclusion des offices publics et municipaux
Les institutions royales : de la discrimination a la réhabilitation
La sollicitation d’instances différenciées par les cagots
Des actes collectifs, du notaire au parlement
Le recours aux tribunaux ecclésiastiques
Maintenir, en réaction, l'altérité de la communauté cagote
La réticence des institutions régionales
ATéchelle du village, de la violence a 'émeute
Défendre et justifier ses privileges
Conclusion

TEXTE

Introduction

1 « Il n'est presque pas de jour ou il ny arrive quelque querelle, ce qui
est occasionné par une erreur populaire anciennement introduite
contre divers habitans qui estoit appellés cagots et regardés par les
autres comme des personnes proscrites et chargées de lepre ». Ainsi
débute l'arrét du 28 novembre 1730 rendu par le parlement de Pau,
révélant des conflits qui ont eu lieu dans les villages pyrénéens de
Lurbe et Asasp. Ce document, conservé aux Archives départemen-
tales des Pyrénées-Atlantiques (B4824), évoque lexistence dun
groupe minoritaire, les cagots, qui subit une forme dexclusion
sociale. Dans les Pyrénées, les cagots constituent en effet depuis le



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

Moyen Age un groupe discriminé, socialement et spatialement
(Cursente 2018). Bien que différentes traditions littéraires identifient
les cagots a des descendants de l1épreux, de Wisigoths, de cathares ou
encore de musulmans (Fay 1910), l'origine de leur infamie na jamais
été prouvée. Il reste que ces interprétations permettent de légitimer
l'exclusion de familles entieres, du fait de limpureté biologique
quelles porteraient en elles, a l'instar des populations marranes,
morisques, protestantes ou gitanes a I'époque moderne (Schaub et
Sebastiani 2021). Une des hypothéses récentes concernant leur
origine est plutdt sociale et politique : les cagots auraient été des
métayers amenes par des seigneurs sur leurs terres, dans une logique
de peuplement du piémont pyrénéen au xum® siecle (Imizcoz 2011 ;
Cursente 2018). Les élites paysannes, voyant leur role amoindri en
faveur d'un seigneur, auraient ainsi participé a une marginalisation
endogene d'une partie de la population (Guerreau et Guy 1988). Les
cagots, appelés aussi capots, agots, gahets, ladres, crestiaas ou gafos,
formerent ainsi peu a peu des communautés ségréguées au sein des
villages, subissant une relation daltérité vis-a-vis du reste de
la population.

2 Lélément qui demeure est celui de la souillure : les cagots sont
accusés de porter en eux une infamie ineffacable, quelle soit liée a la
lepre ou a I'hérésie commise par les ancétres (Bériac 1990). C'est ce
que rappelle I'etymologie du mot cagot, dérive du bas latin cacare, qui
fait référence aux excréments. La catégorie est ainsi rattachée intrin-
sequement a la souillure et présente une connotation péjorative. Mais
ce processus de racialisation (Mazouz 2020) permet aussi d'évincer ce
groupe de certains privileges et de maintenir un ordre social hiérar-
chisé : un systeme que l'on retrouve dans les sociétés indiennes avec
Iimpureté héréditaire imputée a certaines castes (Douglas 1966). A
partir du xix® siecle, la discrimination qui touche les cagots disparait
progressivement, alors méme que scientifiques et folkloristes de tous
bords commencent a sy intéresser. Se développe des lors une multi-
tude d'imaginaires et de fantasmes autour des cagots, qui sont de
facon erronée associés aux crétins et goitreux des montagnes. Cette
association, dans le contexte du tourisme pyrénéen, permet de patri-
monialiser un pan de la culture pyrénéenne et de proposer une image
folklorique de la région (Fonlupt 2024, Hagimont 2022). Les cartes
postales représentent alors des cagots isolés et arriérés, ou bien des



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

scenes historiques imaginées (Figure 1). Les différents travaux s'inté-
ressant aux cagots ont donc longtemps glosé sur l'origine des cagots
et sur leur prétendue distinction physique, au détriment d'une
analyse des rapports de force et des dominations qui s'exercent au
travers de cette catégorie (Elias et Scotson 1997).

Figure 1. Carte postale représentant une procession de cagots a Lourdes, jamais
attestée dans les sources

T L i,

e

LES PARIAS DES PYRENEES . :
UNE PROCESSION DE CAGOTS ARRIVE S5UR LES BORDS DU LAPACA

Archives départementales des Hautes-Pyrénées, 48 Fi 53/18, 1918-1940

3 Cet article interroge le moment ou la ségrégation imposée aux cagots
se délite. Tout au long du xvi® siecle et avec la centralisation crois-
sante de I'Etat, les pouvoirs publics se mettent peu a peu a défendre
les cagots. 1l faut donc s’interroger sur les motifs et les modalités de
cette protection, et se demander comment elle engendre, en méme
temps, des résistances de la part des communautés locales. De plus,
au-dela d'un mouvement unique qui surgirait par le haut, il apparait
que les cagots semparent eux-mémes de ce moment charniere, se
saisissant d'une opportunité pour se protéger. Cette vulnérabilité des
cagots se caractérise par des privations de droit et une situation
d'oppression vis-a-vis d'une population hégémonique, mais on peut
aussi s'intéresser a la résilience de ces groupes dominés (Paugam


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/574/img-1.jpg

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

1991). On trouve dans les archives judiciaires et notariales des formes
de solidarité, ou la minorité cagote se structure pour défendre des
droits sur un territoire, en réactualisant des textes de loi en sa faveur
et en contestant les interdits imposés. Tout en prenant acte du débat
pluriséculaire sur lorigine des cagots, le présent article entend
surtout restituer aux acteurs et actrices leur capacité d'agir, en
considérant la documentation non pas comme un simple réservoir
d'informations mais comme de véritables pratiques revendicatives
(Torre 2007). Dans cette perspective microhistorique, on peut déceler
lagentivité des cagots, leur capacité a négocier les normes existantes
et les pratiques singulieéres qui ameénent des individus a remodeler les
rapports de pouvoir a I'époque moderne (Thompson 1971). Il s’agit
d’appréhender les sources disponibles sans misérabilisme, et de voir
comment elles révelent I'action communautaire des cagots et la réap-
propriation de linstitution judiciaire qui les avait jusque-la aussi
réprimés. Nous nous demanderons enfin si ce sont ces proces qui
contribuent paradoxalement a former la communauté, alors que les
cagots entendaient s'effacer dans la masse villageoise. Il faut rappeler
quil n'est pas aisé de deéfinir le cagot : les individus réputés cagots
sont catholiques, obéissent aux mémes lois que leurs voisins et ne
présentent pas dorganisation interne. Des lors, on est cagot
lorsqu’'on est réputé cagot par le reste des habitants, par l'identifica-
tion de sa filiation ou de son nom de famille, et par la matérialisation
de cette ségrégation, puisque les cagots vivent parfois dans des quar-
tiers séparés. Par commodité de lecture, nous appellerons « cagot »
tout individu qui est désigné et nommé cagot par la communauté
villageoise (Bazin 2005) et qui subit une marginalisation liée a son
statut ou a son ascendance.

4 S'ils bénéficient d'une certaine reconnaissance au sein de la commu-
nauté paroissiale, les cagots sont sujets a plusieurs types de vulnéra-
bilités. Ce sont ces vulnérabilités qui sont au coeur des tentatives de
protection royale, parlementaire et ecclésiastique (section 1). Les
cagots, des lors, se constituent en assemblées et sadressent a
diverses institutions pour entériner les droits qui leur sont reconnus
(section 2). Néanmoins, ces revendications engendrent des reésis-
tances de la part des communauteés villageoises, qui entreprennent de
justifier et de maintenir la discrimination mise en place jusque-la
(section 3).



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

5 Le corpus sur lequel nous nous appuyons est constitué d'une série de
douze proces identifiés a partir d'une premiere enquéte dans les
archives judiciaires et notariales (Figure 2). Etudiés de facon combi-
natoire, ils permettent de dresser un portrait du processus d'émanci-
pation qui structure la période. Les lieux concernés et les dates sont
les suivants : Arizcun (1582-1587, 1653-1658), Lectoure (1600-1627),
Anhaux (1701), Alciette (1704), Condom (1710), Riviere (1718), Alcoz
(1720), Lembeye (1721), Idron (1722), Aya (1729) et Baigorry (1730).

Figure 2. Répartition des plaintes formulées par les cagots (xvi€-xvii€ siécles)

@
Bordeaux
L ]
L
L ]
®
Pau Toulouse
@
, - o @
Bilbao oo
]
@
Pampelune
0 30km ® Sieges des différents tribunaux
e Saragosse ¢ £
® e Lieux des litiges

Schéma Emma Duteil

De la discrimination a la protec-
tion des cagots
La place a I'église

6 La vulneérabilité qui touche le plus souvent les cagots, attestée dans

les sources, est la place qui leur est dévolue dans l'église. De part et
d’autre des Pyrénées, les habitants maintiennent les cagots a part lors


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/574/img-2.jpg

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

des offices religieux. A Lurbe, « les descendants prétendus cagots
sont forces détre tenus au ban de la nef confondus avec leurs
femmes et enfants sans ozer se meler avec les autres habitants »
(ADPA B4824). Cette organisation spatiale montre qu'une préséance
est de mise a I'église en faveur de ceux qui ne sont pas cagots. De
meéme, on apprend que dans le village d’Alciette, « il a été placé dans
'église un banc pour les Landaburu et consorts pour qu’ils puissent
s’asseoir immédiatement apres les bancs quont dans la dite église les
susdits Arroquy » (ADPA, 3E8332) : cet €élément est attesté dans un
proces intenté par les Landaburu, réputés cagots. La distinction est
bien visible dans l'espace : les cagots doivent se tenir sur un banc qui
leur est consacré, au fond de I'église. Dans certains cas, ils sont méme
contraints de rester debout pres de l'entrée. La position dans l'église,
notamment par le biais des galeries en bois au Pays basque, définit un
statut civique.

7 En outre, plusieurs rituels religieux martelent la marginalisation des
cagots : la distribution du pain bénit par le prétre aux fideles, le baiser
de paix et l'adoration de la croix. Ces rituels, a la fois religieux et
civiques, impliquent un contact physique, mais définissent aussi la
communauté paroissiale et ses hiérarchies. Pour s’installer dans le
batiment comme pour recevoir les offices, un ordre est suivi : généra-
lement les hommes mariés, puis les femmes mariées, les célibataires,
les enfants (Caro Baroja 1986). Ces trois rituels sont aussi différenciés
pour les cagots. A Arizcun en Navarre, tous les habitants peuvent se
servir le pain bénit dans le récipient tendu par le prétre. Pour les
cagots néanmoins, le récipient est déposé pour un seul qui doit
ensuite distribuer le pain a tous ses congéneres. Concernant le baiser
de paix, il est habituellement fait sur un osculatoire (portapaz), objet
liturgique qui passe entre les fideles pour étre embrassé. Dans le cas
des cagots, l'exécution de ce rituel est similaire a celui du pain :
l'osculatoire est déposé sur un banc devant les cagots, qui peuvent
embrasser l'objet apres les autres habitants, et en le faisant circuler
strictement entre eux. Le rituel est différé temporellement pour les
cagots, et il est en plus pratiqué de fagon interne par le groupe, car la
venue du curé pour leur distribuer le pain ou l'osculatoire est pros-
crite. Enfin, l'adoration de la croix se fait également dans un second
temps pour les cagots, et elle est parfois méme refusée. En 1701, les
habitants de la paroisse dAnhaux « ont insultés les constituants le



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

jour du vendredi saint dans ladite église, et les ont empéchés avec un
énorme scandale, d’aller a I'adoration de la croix » (ADPA, 3E8329).
Ces offices religieux, impliquant tous le toucher et la communauté,
cristallisent des tensions entre les paroissiens et assignent les cagots
a une place bien précise.

8 Les relations entre cagots et habitants semblent ainsi gouvernées par
des concepts de souillure et de pureté, a l'instar des relations entre
castes au sein des sociétés indiennes (Deliege 2006). Les membres
des castes peuvent en effet refuser de consommer de la nourriture
préparée par une caste inférieure, ou de boire de l'eau quelle a
touchée. 11 est des objets plus conducteurs que dautres, et qui
restent impurs apres le contact avec la caste inférieure : c'est le cas
des pieces de monnaie qui ne peuvent passer directement de la main
d’un intouchable a celle d'un brahmane. On pense ici a l'osculatoire
(métal) ou au pain bénit (aliment) lorsqu’ils sont de méme touchés par
les cagots. Néanmoins, les analyses de 'anthropologue Mary Douglas
ont montré que la gestion de la souillure ne recelait pas simplement
une peur d'étre contaminé ou une peur de la maladie. Cette impureté
permettrait plutdot d'« organiser le milieu » : les cérémonies, les
paroles, les gestes sont pratiqués pour parvenir a un accord sur ce
que doit étre la structure sociale (Douglas 1966). Le toucher n'est
qu'un des symptomes de la nécessité de hiérarchie qui parcourt ces
rituels. Isoler les cagots spatialement au sein de l'église et leur inter-
dire le contact physique avec les objets du culte permet dimposer
une certaine vision des hiérarchies au sein du village. La pureté ne
devient des lors qu'une justification idéologique de la marginalisation
(Le Goff 1979). Par ailleurs, on sait que les habitants n'ont pas peur
d’attraper la lepre souvent imputée aux cagots : un examen medical
ordonné par le parlement de Toulouse en 1600 sur des cagots attes-
tait déja qu'ils étaient « exemptz de toute espece de leépre, ladrerie et
autres semblables maladies contagieuses » (Archives départementales
de la Haute-Garonne, B477).

Les tensions au cimetiéere

9 Au-dela d'une crainte d’étre simplement infecté par une maladie, la
séparation affirme plutot un ordre social hiérarchisé. Cette sépara-
tion concerne aussi le corps du cagot apres la mort : on trouve dans



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

les archives des tensions liées aux enterrements. Cest le cas pour la
commune de Condom en 1710, ot un arrét du parlement de Bordeaux
raconte que les habitants ont empéché « que le corps dudit Arboucan
ne fiit enterré dans le cimetiere commun, ayant menace de tuer ceux
qui voudraient exécuter ledit arrét, et enleverent au sonneur de
cloche la béche dont il se servait » (Michel 1847). Les habitants
sopposent violemment a I'enterrement de Laurent Arboucan, cagot.
Les résistances a linhumation des corps cagots ne sont pas rares a
cette époque, comme l'attestent d’autres cas a Bagneres-de-Bigorre
en 1664, Biarritz en 1680, Mombert en 1703. Il en va de cette idée de
souillure portée par les cagots, qui pourrait se transmettre dans la
terre, mais aussi et surtout de la distinction qu’il incombe d’établir
avec eux. C'est tout a la fois une question de pollution et une question
de rang. Il faut aussi mettre en perspective ces incidents avec la
profanation des cimetieres juifs et huguenots a la méme époque : les
cadavres et les cimetieres sont des points de convergence des
conflits religieux. De la méme fagon que pour les cagots, les enterre-
ments sont des rituels au cours desquels chaque groupe religieux
s'attaque a la pollution émanant des hérétiques vivants, mais aussi de
leurs morts (Davis 1973). Dans les testaments de cagots, on trouve
bien l'espoir d’étre enterrés comme les autres, montrant l'intériorisa-
tion d'une forme de vulnérabilité en ce qui concerne leurs corps. En
1689, une cagote du nom de Jeanne formule devant le notaire le voeu
que son corps soit inhumé a l'église, dans le caveau de sa maison :
« elle a dit et declaré qu'elle veut et entend quapres sa mort son
cadavre soit enterré et inhumé dans lesglise parroissialle dudit lieu »
(Figure 3). Cette attention portée a linhumation transparait aussi
dans des contrats de vente ou sont vendus, en méme temps qu'une
maison, les droits a un siege a I'église et a une sépulture au cimetiere.
Le cimetiere forme ainsi un espace disputé, et un lieu de définition de
la citoyenneté locale et des hiérarchies sociales au village, a l'instar
de l'église.



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

Figure 3. Extrait du testament de Jeanne d’Haristoy formulé devant le notaire
Jean Chegaray, 4 avril 1689

FEM EXL1ictst—
7 T -
[ ol i Gunne Yoo He (G yar leune “Ltm,- :fh.c a —
yies Hlmﬂ""‘-j-aj drrte f‘wm- c"m’-ffﬂr'a va. W\jﬁl{?f;h‘. ;z(,a-,a‘ Le /?:’a,éwu

fﬂ&h'ﬂ rf‘:" <« '! f;‘“"? fm-d—-f;j, D sass e L,.:rf..-n},}mu é Mol delp_ .

Yen D M ) ey
g e Mol wre- ‘;’ﬂjnﬁm j S # rau ,;,mm-(.;.,-.-.a;r Feln —

: s ]
“? ?"J‘&"A?/J-— Y mj" WLariay €4ce oeur L(f ‘/ e 4‘;[-# g -‘:H'f/&c‘t L"A..
i s
’}'!a."lf’fr'fi 2t Howcly i Eg; {Feeae (.‘-u)( -

o, P - e 2 2 o f * - 4
{('-7‘-5”1 e AV grdeciave. ?Hﬂ-ﬁ*’- Lk} g} n,-"drw fa apyey A presrfe

7 e
j"" oL {hw-‘—jﬂ." Aeoler ve e %iﬂinﬂf P j;{;/_,._ J,.,_,yq, Xe “'-:’_‘_.:c_r-
o /":* 7 -

L, e Faus *{-’("“‘”“- Velo HW /f'tw ey, i il JL: Acseutinerste
o
l_— -

Archives Départementales des Pyrénées Atlantiques, 3E8318

L'exclusion des offices publics
et municipaux

10 Une autre vulnérabilité qui touche les cagots concerne la participa-
tion a certaines institutions, comme les ordres religieux, les ordres
militaires, les universités, les confréries, les assemblées civiles ou
encore les corporations. Ces corps sont conditionnés a un impératif
de pureté de sang : dans les royaumes de Castille et de Navarre, les
juges verifient les certificats de limpieza de sangre, qui permettent
d'exclure les descendants de convertis juifs (marranes) et musulmans
(morisques), mais aussi, en Navarre et dans la province de Guiptzcoa,
les individus ayant du sang cagot. Dans les proces concernant l'acces
a une charge, ces certificats sont systématiquement présentés des le
début de l'audience. Le procureur a ainsi pour objectif de « trouver et
verifier la filiation » du plaignant ou de l'accusé. Des témoins se
succedent ensuite a la barre pour attester que l'individu réputé cagot
est pur (« limpio ») et « exempté de toute mauvaise race de maures,
juifs, cagots et condamnés par le Saint-Office » (Archivo General de
Guipuzcoa, JDIM4/10/89). 1l faut néanmoins souligner que c’est une


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/574/img-3.png

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

11

12

large palette d'individus qui est concernée par l'exclusion de ces
charges : on y trouve par exemple, dans la province de Guipuzcoa, les
cagots, les esclaves, les Frangais, les morisques, les juifs mais aussi les
bouchers, les joueurs de tambour, les crieurs publics (Egana 1780).
Tous ces statuts sont frappés d'infamie et donc d’interdiction d'inté-
grer ces fonctions (Todeschini 2015). Les affaires concernant des
cagots eévincés des responsabilités municipales sont notamment
fréquentes. Dans le village de Lembeye en 1721, Pierre Lostalou accuse
Bernard Laforcade de l'avoir « traité de cagot, et d’avoir fait un acte
sur le registre des délibérations pour s'opposer a ce que ledit
Lostalou soit regu a aucune charge publique » (ADPA, B5366). D’'autres
documents attestent d'injures envers les jurats de la ville, traités de
« fripons et cagots » a Idron en 1722 (ADPA, B5366). Le fait que la
plainte remonte jusquau parlement montre la menace que peut faire
peser une telle insulte sur l'exercice effectif d'une fonction munici-
pale. On voit aussi que cet imperatif de pureté de sang, relevant
certes de la nécessité de maintenir une distinction morale entre les
individus, s‘exerce dans des contextes de luttes de pouvoir et
de concurrences.

Les institutions royales : de la discrimi-
nation a la réhabilitation

Cette discrimination plurielle des cagots est pratiquée mais aussi
entérinée par les différents organes de pouvoir depuis le Moyen Age.
Dans le royaume de France, les institutions royales établissent la
discrimination et maintiennent les tabous autour de la souillure. Un
arrét du parlement de Bordeaux instaure en 1593 :

que les capots, gahets residants au bailliage de Labourd et lieux
circonvoisins leurs femmes et enfants prendront sur leurs
acoutremens et poitrines un signal rouge en forme de pied de

guit [canard] pour étre dicernés distincts et séparés du reste du
peuple, et leur inhiber de dorénavant toucher aucune viande, qui se

débitent aux marchés et places publiques (Archives départementales
de la Gironde, 1B530).

Des prémices d'une protection apparaissent néanmoins en Navarre
en 1524, avec une provision royale adressée aux autorités du royaume



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

13

par Charles Quint, qui interdit de discriminer a I'église et dans les
offices publics les cagots, puisqu’ils sont de « fideles chrétiens ». De
plus, le tribunal royal de Navarre rend des sentences favorables aux
cagots a partir du xvi® siecle, méme si ces décisions ne sont pas appli-
quées dans les bourgs. Du c6té du royaume de France, un revirement
se produit un peu plus tard, au xvii® siecle, avec des décisions syste-
matiquement rendues en faveur des cagots a la fin du siecle. Entamée
par le parlement de Toulouse en 1627, cette réhabilitation se poursuit
au sein des parlements de Pau et de Bordeaux :

[...] par divers arréts de la cour du Parlement confirmés par les
ordres du roy, il soit défendu aux habitants et autres personnes du
royaume de distinguer dans les églises, assemblées, dans les
fonctions publiques et particuliéres, ceux qui sont repoussés a étre
de la race des cagots (ADPA, 3E8329, 1701)

Ces décisions se multiplient juste apres qu'un mémoire sur les cagots
a été adressé a Colbert par lintendant du Béarn Nicolas du Bois, en
1683, accompagné d'un projet de lettre patente (Cursente 2018). Cette
lettre patente, finalement non enregistrée mais vraisemblablement
connue des parlements, avait pour projet de mettre fin a toutes les
législations discriminatoires, contre le versement de deux louis d'or
de la part des individus réputés cagots. Elle était destinée aux parle-
ments de Toulouse, Bordeaux et Pau, et ordonnait l'abolition des
discriminations concernant les offices religieux, l'admission aux
offices publics, et interdisait d'utiliser le nom de « cagot » sous peine
de 500 livres damende. En dépit de la mise en scéne d’'une rhétorique
philanthropique, les historiens ont souligné le lien entre cet acte
d’abolition et l'incarnation de l'absolutisme royal (Guerreau et Guy
1988). C'est aussi pour la monarchie I'occasion d'une manne finan-
ciére, grace a la somme que sont supposés verser les cagots en
échange de la protection octroyée. Cette protection se poursuit au
xvin® siecle : en 1710, le parlement de Bordeaux condamne les habi-
tants de Condom qui s'opposaient a l'enterrement d'un cagot et
ordonne de « maintenir les fideles chrétiens dans le droit d’'étre ense-
velis dans les cimetieres communs » ; cet arrét est ratifié par Louis
XIV, avant d'étre communiqué aux intéressés le mois suivant. Un peu
plus tard, a Iissue d'un proces concernant les habitants de Biarritz qui
avaient discriminé des cagots a I'église, le parlement de Bordeaux



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

14

condamne les représentants de la communauté et protege les cagots.
A cette époque, le parlement est par ailleurs présidé par le magistrat
Montesquieu, qui prononce en novembre 1725 un discours inaugural,
publié plus tard sous le nom de « Discours sur I'équité » (Shackleton
1963). En somme, une politique en faveur des cagots se développe
sous l'égide des différents parlements, des intendants et du roi. Il
s’agit d'une entreprise d’assimilation, puisque les textes interdisent de
distinguer les cagots et entendent confondre ces derniers dans la
masse des sujets du royaume.

La sollicitation d’'instances diffe-
renciées par les cagots

Des actes collectifs, du notaire
au parlement

Des lors, cette protection semble offrir de nouvelles possibilités aux
cagots de plaider en justice. Mais elle engendre aussi un paradoxe
pour les cagots : alors que le terme « cagot » est dégradant et pros-
crit des registres paroissiaux, ceux qui sont désignés ainsi au village
sont bien obligés de 'employer pour protester contre les discrimina-
tions imposées. De plus, le recours a des instances judiciaires incite
les cagots a se regrouper. Cette communauté cagote apparait donc
dans les entreprises collectives menées au sein des différents tribu-
naux, cest-a-dire dans laction (Torre, 2007). Des individus se
reunissent pour réactualiser des arréts du parlement interdisant la
discrimination des cagots, et pour les faire appliquer a I'échelle locale.
Lors de ces proces, il sagit souvent d'un nombre important d'indi-
vidus qui portent plainte ensemble. Le cas du hameau de Chubitoa
(ADPA, 3E8329) est paradigmatique : le 14 avril 1701, un groupe de
onze cagots, listés en début de document (Figure 4), se présente
devant le notaire royal en tant que représentants du hameau de
Chubitoa (« tant pour eux que pour tous les autres habitans et
manans du hameau »), connu pour étre un quartier de cagots. Il est
dit qu’ils ont :



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

15

constitué leurs procureurs sindics les Miguel de Lancenzena et
Guillaume de Landaburu pour tant en leur nom que celui des
constituans qui est de pourvoir par tout ou besoin sera, porter
plainte de ce dessus, poursuivre les contrevenans a I'execution des
arrets en ordre du roy [...], il soit défendu aux habitants et autres
personnes du royaume de distinguer dans les églises, assemblées,
dans les fonctions publiques et particulieres, ceux qui sont repoussés
a étre de la race des cagots [...] (ADPA, 3E8332)

Il y a donc une organisation interne a plusieurs niveaux : ces onze
hommes disent représenter tous les cagots de Chubitoa, car désignés
a lissue d'une assemblée générale du hameau ; ensuite, deux indi-
vidus sont choisis parmi eux pour porter leur plainte au parlement de
Pau. Le notaire est accueilli dans la maison de lI'un deux, Gracian
d’Erguirenea, un apres-midi d’avril. Cet extrait donne bel et bien
limage d'un groupe attablé autour du notaire et animé par un intérét
commun, celui d'obtenir une place égale a celle des autres a I'église.
La visite du notaire est un passage oblige, puisque la désignation de
représentants doit étre authentifiée. Les cagots peuvent des lors
poursuivre en justice les habitants de la paroisse voisine quils
accusent de les avoir empéchés d’aller a 'adoration de la croix, le jour
du Vendredi saint, c'est-a-dire le 11 avril de 'année 1701. IIs n'ont donc
guere tardé a solliciter le notaire qui, trois jours apres, était la pour
enregistrer leur procuration. Ils espeérent « faire chatier les
coupables ».



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

Figure 4. Extrait de I'acte notarié du 14 avril 1701 enregistrant la procuration
des cagots de Chubitoa

N

f{r”ﬁ-
- WOn, ”?u?--i-u— ,f Sy ?‘"‘"I" 3“44"' ?‘ M"""—f}vm-i; 9*-; .
ot A8 :f . s Jeot ARz S e 2 - )

__; a".,._ s T “_} v d: fo‘[ ,-'i.":.
: fw‘ﬂ-“""s =7 T

W—mw o

x:waﬂrgmt? et ;
,94-6 out- Dt Gue quny gia Distrt el 7«4—;5:’* ?ufwmm_‘;;
s Duclo, il b VoD oy ol e PR &,......_?

yﬂh @ ‘ff’."ﬁ' Mﬂ-ﬁ’bh j"’fﬁ, P J"FH' { :lé‘ud}m f""‘?""" W‘- -
M&-u v 6/;'?‘1" v‘»ﬁ-?ﬂﬁﬂv 'ﬂ-‘r?ldrbu- Pp,m’, P T Mwﬂ-—q = ;‘
n-f-u-, o 1@% Vetat pasiersse Dandons g "-‘5*-'-}!":"-% —18

5 ai:'vm ‘.
Q‘?fﬂﬁ"%.‘b J"ﬂul.— g';ﬁ::;:' e s Y * nrwq’

o 44":6"’ ?5" a@” s "'f"““."’ .'-"-_"':;* _'_.'s?'-.'.:L

Archives Départementales des Pyrénées Atlantiques, 3E8329

16 Trois ans plus tard, le méme notaire Jean Chegaray se rend un peu
plus loin, a Alciette, dans la maison Aspeteguia (ADPA, 3E8332). La
communauté apparait ici d'une autre fagon :

Bernard maitre de la maison de Landaburu, Tristan de la maison
d’Echechury, Anthoine maitre de la maison d’Echebarne, et Arnaud
maitre de la maison d’Eyrehalde, tous de la dite paroisse cy

devant appelés cagots, lesquels faisant tant pour eux que pour Arnaud
d’'Oyhambouru maitre de la maison de Cilvaneta leur consort ont
volontairement confessé avoir été payeés et entierement satisfaits par
les habitants de la communauteé de la paroisse d’Alciette de tous les
dépens auxquels la communaute avait été condamneée [...]

(ADPA, 3E8332)

17 Ici, ce sont cing cagots qui attestent avoir recu les amendes imposees
aux habitants d’Alciette a la suite d'un proces qui se tint au parlement
de Pau au sujet de la place a I'église. Dans ce document, ils s'orga-


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/574/img-4.png

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

18

19

nisent ensemble pour répartir la somme recue. IlIs avaient une fois de
plus porté plainte collectivement, et leur remise de pouvoir a un
avocat se trouve dans un autre document daté de 1699 (ADPA,
3E8327), dans lequel ils assurent de payer l'avocat pour qu’il défende
leur cas a Pau. Ces exemples de collectifs de plaignants, qui désignent
des représentants, sont ainsi fréquents dans les archives judiciaires
de I'époque. Un autre document témoigne d'un groupe de cagots a
Nay qui sollicitent par voie épistolaire I'intendant du Béarn, a la fin du
xvii® siecle, au sujet des discriminations dont ils sont victimes (Michel
1847). Les signataires de la lettre sont sept individus nommeés, « et
autres en nombre considérable », qui stipulent que :

plusieurs habitans des lieux voisins ne laissoient pas de continuer
leurs injures, et les appelloient Ladres Cagots et Capots, les
empéchoient d’assister aux assemblées publiques, ou, s'ils y
assistoient faisoient refuser leurs suffrages, comme gens indignes de
participer a aucun acte de société civile (Michel 1847).

Ce témoignage permet d’entrer dans le quotidien des cagots : 'exclu-
sion est racontée par ceux qui la vivent, et non plus connue unique-
ment par des arréts administratifs. Cette exclusion est en outre
contestée de maniere collective.

Il apparait néanmoins que les proces intentés par plus de cing indi-
vidus cagots se raréfient a partir des années 1750. Peu a peu, les
proces opposent des parties composées d'un ou deux individus, et
surtout pour des cas dlinjures interpersonnelles. La communauté
cagote, née dans l'action, disparait. Il faut aussi préciser que lors de
ces assemblées organisées en présence d'un notaire royal, toutes les
maisons cagotes de la paroisse ne sont pas représentées (Paronnaud
1997). Lunité de groupe n'est donc pas si évidente, et des pans de la
communauté s'investissent moins que les autres dans les affaires
judiciaires. Enfin, le paradoxe réside dans la tenue fréquente d’assem-
blées qui mélent cagots et habitants. Deux mois avant la réunion des
cagots de Chubitoa pour lutter contre la discrimination a I'église
(Figure 4), une procuration avait réuni vingt-deux habitants, dont huit
cagots, contre un noble qui leur réclamait des sommes d’argent. A
lissue de cette réunion, un non-cagot, Joannes de Sorzabal, et un
cagot, Guillaume de Landaburu, avaient été désignés pour repre-
senter l'ensemble des habitants (ADPA, 3E8329). Or, Guillaume de



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

20

Landaburu est aussi celui qui avait été désigné représentant des
cagots de Chubitoa : il revét donc a deux reprises un role de repré-
sentation, peut-étre pour ses qualités oratoires ou son statut, qui
dépasse I'unique communauté cagote. Cette situation nuance I'image
de deux groupes, celui des cagots et celui des habitants, qui s'oppose-
raient de facon radicale. C'est plutot dans des actions spécifiques et
dans des suppliques circonstanciellement adressées aux autorités
que les cagots apparaissent comme un ensemble uni (Cerutti 2012 ;
Rivoal 2015).

Le recours aux tribu-
naux ecclésiastiques

Dans le royaume de Navarre, les plaintes de cagots sont aussi régulie-
rement adressées a la Corte Mayor de Navarra, tribunal royal
supréme de Navarre. Nous évoquerons néanmoins ici les requétes
formulées auprés d’une autre autorité : I'Eglise. Cette stratégie est
fondatrice pour les cagots puisque I'une des premieres suppliques
connues et souvent invoquée par les cagots tout au long de I'époque
moderne est celle qui a été transmise en 1514 au pape Léon X. A cette
occasion, plus de deux cents cagots des dioceses de Pampelune, de
Huesca, mais aussi de Dax et de Bayonne, signent un document de
leurs noms (Figure 5), attestant qu’ils sont tenus a I'écart du peuple,
que des prétres refusent de leur administrer les sacrements et de les
laisser participer au baiser de paix (Archivo Diocesano de Pamplona,
Secr. Oteiza, ¢/1022-n°5). Le pape ordonne alors aux prétres, par une
bulle datée de 1515, d'admettre les cagots comme les autres fideles.
De longs passages sont consacrés a la nécessité dobéissance du
clergé local, menacant « qui rebelles, inobedientes et contradic-
tores » de séveres peines.



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

21

Figure 5. Copie de la bulle du pape Léon X qui reprend les noms des quelque

deux cents plaignants

!r.a?.. mwﬁ" :“"."J'": i il A inat Dubas Bailes e usibriali al g ol 0

?do
Josna mit Grer dye ande (“'Ta"iys:{:mm j,,_ Proiaanss e runpulin proiont e
auant b

a‘.'.‘.u"" Sa frrane Jh:m”- h.r’r.«mi Y i AKnerie, Joannes. X Ou tancia “E. bt Wahe
E vt o ety bty el (V2 g-w,l.‘mun O dinis Sans If‘;nﬂ{.h &-ﬂf
Lo Cand s haaandd PosrpLonim i, Fi e ".? "‘”f"#‘p‘; :‘:"

'.;"”":J.“.: e e s Civals ranih ﬁ‘_l-- nfn.,:.w- ilane Sunden T

L vm " i b T e T
T e Al AL AAD Glvnal Falfor nunapars ad .-.y mm’v"‘ﬁ\n i pitd ik
S fromas Wi Aginee AISE mon = o cugm e 1Candule U
camadad 1

Gaspread O
e e ig*q"“ "‘m mﬂbﬂ"“‘*—-—@m o ke 'G“ Ao N..._,.._‘mﬂinl-v"

J‘m.«hrrl'v mu’--l‘-d
[ .J"-ﬂ'-""‘“h o s it "¢| yad
}5;.' o .m:-fLﬁ e Lo osbe A plin. . 2 il sihudhion. 2OKiiwe nehizg Sials
ek r= ahid Aedmimm e o
o rehd e ale 0 ". Bk L..., & Lt ,‘..4 rigpen Hvwrns prifokl Jow, Jov o }p
ke Aol Kvimiper giadax & ol Curid ctautas se ey iy, ﬂ\:\‘" = f'
s ir el A fu -5;""" :""" - f et FHES },,“ ";.,r_' Unw nii_ -/‘j'
# " 5 -
. f‘ ‘ R T i .\.:: -1‘-"1.‘;" el v T f?"a-c ;A(’,v-u.u.n J gman
i G sata

ol op Cavat ace Cuin b
, Cualtanvd r whal
e R ERLIT L

.m.nuu'

e This A

Foa Ferui s

slacananss o A okt i ph Pentrid TRERT o -

£ J}‘“”J ¥ ad wtes VO :"j" ”J!....a Jf!-'lt i b ¥
" PP L L et~ , |5 we alias O chnfhamis nin eapass "

g,d,f... (hie “f j_-' o ,J- e 5 3 A L v

E T : ‘,mﬁ g e )J_ru__. - r’f—"l"'l Emons L"
Lt ”_, o Mochaelie Ilamaivey G an dtavin se J-mhl-r fratsam f'"'” Uiorl
ey o ;)‘ st & QiccFaslir eof .c.“J o Fead IJ'JM L ofnte ] per - _.-.‘,,H ,'Ji.,:j Pl e e
'; __..-ud -n}"‘“"“ o dma ’-f.- Samen d ..\!,rnl"‘ Far iy A Pl -H N FuER P PN "'f‘

0

ill"“ e
Ay o Arandipes T Mavning Lan ity -'I-lp‘lum\f- ;

iy can i
‘. ‘r;, b, MapKaos i S0 G amiiam .r”‘"“
S n- Ty qu.u\ # oli i 5"'.,\ a...n-i
o -
Tu’p'\.\l"l[‘ Ak, ﬁ(“d_
fe B M LT T
aq Saphms B p ....n
:.p’?\,.n Jnn‘u*' -y
7 e arram, Saami G
L
(W "
.l.lcr! _.Jtr,.-frp- ,
Sy s 1es. e oty ands jiimcals
Cyndrars

vasht ¥ erﬂ" &
s 4-..,'&:.-

Vi s ce Siphams Frisnovae
vig. b u,...:‘ x:lprvf':)‘r
iy A Con' s I-W;‘ Waiamy wak i

Garendg Famborum
o ali “r‘ﬂ::{ !.?‘4.-... .{WFJ /ﬂ; 0ol vi nad ¢ "W'l{”""

3 .h
ﬁu.u i amaie s Pl Alomwre
2 enny evur oand, S J..ﬁ‘.. I L Y P --.,;J
e oA 3 /au-!'d—d A l' Ly b S -
o Cos .r
jm{‘) nm"h /% }{:& (o 4 )I' arieh .-Mnruu.t r_{L\.;r

vt AP

4
Mepfann Vi FA— Y7
!, 3 ﬂ..p'?.f‘.w ——

- L u Dlawveg e, Wadn

s o T

uH p.wliﬂ‘
wite V% afe':;

i .,.;m o

|'h
am Wils o
-\.sfl-n ;"“‘:::“ e ;,r'., s

e P Jml."r‘H'e Aoy FanvorisAnuniny

....... i ns .m.h{. Paween | :

- B 2 e s .{'.u' e T .;p-c:-rrlu‘-’"\" :‘; wne *?:;lthﬂ Aoy
e o Cadiadiey e x Y Y wrofe  Sefmand dv-n.n.g arrmge .
E'::-,l’- A Gomiovris Whiany y.Tu ’."\(kh:ﬂ:\‘; st o A E.’M e el e
JAMv'm.' ﬂ;k';FI.'PI-.r A v L:}:,M::uyu- ¥ Sy e ﬁq" 5 J 2y avArs g,wm"...u
f’:f"“’“‘" Y g Py '”"'- _x!l.\}ui..r ﬁl‘n? Jnr:r a alrspds B0 Kaalvy arnes
1.’&"; :nn‘fm-;nf:": o ;f-n Mk, Junn-uw Viifa wnvenitn, J_,._.‘,-A",..fg’. j“”".'f Aol
é«.‘c,.c. i 0y Aihankis Beluands v A Lanm .m'tht Viinmeriam m.ﬂd.:w
vy J.l_..JU' or -fmmjn-* ._ff.a';h [0 u'mh? e AL 'vl'ﬂl‘\d-.p.m ot ..JJ;.G. " of Lol sdrii
‘.(“' a Awd "{;' = KW il s i s "““I"‘* Carnll Al Soamnts o ..uf’ as ' An
-_»trj Crat pevsene Micriovwm ile Pubpred AL, .i'..[...c;..“_ Soomnis ISanraostoe. Aveis i S
Luek, Dowtiwned o ferr arcalia Soannrs evd edgmah: Sraniin. Jhokaels o B, el s
aei Ylany Aosorum W/ {ﬂ...}a.(_.,..h Wganiie, Kas nen Soanavs e ispases Yhbin s S e smaw
i, Joammt galawr Bavias aidres Diaterdalin Fosn Bsion, qu b, v"' e
J J (s tr Soammis Aiavinnd

Archivo Diocesano de Pamplona, Secr. Oteiza, ¢/1022, n°5

Si cette sollicitation adressée directement au pape est unique, on
retrouve aux xvi® et xvin® siecles de multiples requétes adressées aux
instances ecclésiastiques, et notamment au tribunal de l'archidiocese
de Pampelune, juridiction compétente pour traiter les affaires
internes a I'Eglise concernant une grande partie de la Navarre. Les
cagots y formulent des plaintes au sujet de la sépulture ou de la place
a l'église. Ils espérent peut-étre une meilleure obéissance des habi-
tants aux décisions ecclésiales, car les mesures royales sont locale-
ment ignorées. Ainsi, au printemps de l'année 1653, Sancin de
Elizondo et Martin de Aguerralde se portent représentants de vingt-
deux cagots (Figure 6) des villages de Bozate, Lanz, Yriruta, Dona-
maria et Elizondo, devant un notaire venu a Bozate. Il faut préciser
que Bozate se trouve a plus de 20 kilometres de Donamaria et a 40


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/574/img-5.png

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

kilometres de Lanz : cette alliance entre cagots de différentes
paroisses montre que la communauté cagote dépasse la seule échelle
du hameau. Les deux représentants se rendent des lors au tribunal
ecclésiastique de Pampelune pour demander l'exécution des déci-
sions rendues par Léon X pour leurs aieux. IIs se plaignent que des
distinctions demeurent dans les églises, avec une implication quoti-
dienne des « prétres, vicaires, recteurs et abbés ». Lors du proces, les
requérants demandent « que personne, a partir de maintenant, n'ose
les appeler cagots ». Pourtant, leur avocat Joseph Camus est bien
obligé de préciser d'emblee l'identité des habitants qui l'ont engage :
« la partie que je défends est de la race des cagots ». Ici réside la
contradiction inhérente a ces affaires judiciaires : le veeu est d’abolir
la distinction a I'égard des cagots, mais la constitution par plusieurs
individus d'une partie plaignante construit lidée d'un groupe cohé-
rent. Ce groupe montre quil subit un traitement similaire a 'église, ce
qui conforte les habitants dans lidée de maintien d'une coutume
qu’ils considerent pluriséculaire.



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

Figure 6. Procuration des vingt-deux cagots de différents villages de la vallée du

22

Baztan, pour désigner leurs deux représentants au tribunal

fr-1 ‘/%m "Er’:rarnu M@%Mm{g’ MG&&,‘]

- _;-_.r{’!‘”‘a‘?m! j Q’%@ Frer Apkerns. cfe.rmém ~

bﬂ“-._/ 777'-};”‘;%”' @NW oy i \
mﬂg‘ Mm J.ﬁc % J" gr:nmm Mmaém;

) W,a j

74 —

ﬁz Af;)gf" :;‘M’ﬁ M]

ﬂ‘ﬂﬂ

g4 E

Archivo Diocesano de Pamplona, Secr. Oteiza, /1022, n°5

Ces cagots obtiennent en 1653 que les décisions apostoliques soient
rendues publiques dans les églises, mais seuls trois villages les
affichent et elles sont globalement ignorées. On constate une opposi-
tion entre le pouvoir central et les autorités locales : le vicaire général
de Pampelune ordonne a plusieurs reprises aux prétres de la vallée du
Baztan de comparaitre, sous peine d'excommunication. Les curés,
apres quelques tergiversations, finissent par se rendre a Pampelune
et montrent une soumission formelle. Au terme de cing ans de procé-
dures judiciaires et dappels portés par des habitants, la sentence
rendue par le tribunal ecclésiastique en 1658 ordonne une nouvelle
fois d'« admettre a I'église tout fidele chrétien ».


https://www.revue-mem.com/docannexe/image/574/img-6.png

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

23

24

Maintenir, en réaction, 'altérité
de la communauté cagote

La réticence des institutions régionales

Ces sentences royales et ecclésiastiques en faveur des cagots sont
pourtant rejetées par les assemblées locales. Le principe de reléga-
tion des cagots est formalisé depuis le xvi® siecle, notamment par
deux assemblées, les états de Navarre et les états de Béarn.
Composés de représentants de la noblesse, du clergé et du tiers état,
ces assemblées ont a leur disposition un moyen propre de légiférer,
les reglements, qui ont force de loi des lors qu’ils sont approuvés par
un représentant du roi (Desplat 1990). Ainsi, au xvi® siecle, les regle-
ments défavorables aux cagots se poursuivent dans le Béarn, et la
compilation des reglements (ADPA, C1529) porte méme un chapitre
intitulé « Contre les cagots ». Parmi eux, un reglement datant de 1660
stipule :

il n'est pas loisible aux cagots de se marier avec les personnes qui ne
le sont pas et il leur a esté deffendu a peyne de la vie de se joindre
charnellement par adultére ny autrement a telles personnes et
enjoint de se tenir et habiter séparément dans les églises et ailleurs.
(ADPA, C1529, °141)

Cette poursuite de la discrimination coincide pourtant temporelle-
ment avec les initiatives assimilatrices des parlements de la fin du
xvii® siecle. Les états de Navarre réagissent avec fureur a un arrét du
parlement de Pau en faveur des cagots, lors de leur délibération du 7
octobre 1682. Ils annoncent qu'ils iront a I'encontre de cette décision
et maintiendront leurs reglements :

sur ce qui a été représenté par le sindic qu'au prejudice des
reglement des etats faits contre les cagots de ne se marier point a ce
qui ne le sons point, le Parlement a pris divers arrets par lesquels il
permet a un cagot de se marier avec une fille non cagotte, ce qui
tend a une infraction entiére aux reglemens a quy les etats doivent
pourvoir par leur prudence ordinaire pour éviter les abus et faire
valoire les reglemens (ADPA C1533, {° 154).



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

25

26

Les cagots sont ainsi l'occasion d'une compétition juridictionnelle
entre deux institutions qui se confrontent. Les arréts du parlement
ont une valeur normative, pour terminer un proces et en éviter
d’autres, ce qui empiete sur les prérogatives des assemblées provin-
ciales (Zink 1993). La concurrence entre cours souveraines et assem-
blées d’états a déja fait I'objet de travaux, qui analysent la facon dont
ces institutions, par les conflits, se disputent le role de représentant
véritable de la province (Barbieux 2022). Cette lutte institutionnelle
rappelle aussi que la monarchie, a travers les parlements, entreprend
d'imposer sa souveraineté sur les territoires liminaux, en rivalisant
avec les juridictions locales (Sahlins 1996 ; Scott 2019). Des lors,
l'opposition des communautés pyrénéennes a I'émancipation des
cagots révele une seconde lecture : 'enjeu est de limiter I'intervention
du roi ou du parlement dans les affaires de la communauté, au sein
d’'une région qui droit tient a son autonomie politique ancienne, la
Navarre. C'est le cas aussi de la vallée espagnole du Baztan, connue
pour ses cagots, qui se définit comme une communauté avec un
gouvernement, des ordonnances municipales, un consuétudinaire et
un territoire propre (Imizcoz 2011). Limmixtion de décisions royales
allant a 'encontre des coutumes municipales est ce qui provoque l'ire
des habitants. Mais cette rivalité pour l'autorité crée aussi un inter-
stice pour les cagots, leur permettant de contester les violences
auxquelles ils sont sujets. Aupres des parlements, les cagots viennent
revendiquer les textes réglementaires en leur faveur et briser les
interdits imposés par ces assemblées locales.

A ’échelle du village, de la violence

a '’émeute

Les proces intentés par les cagots a partir de la fin du xvi® siecle
portent leurs fruits, et leur action communautaire permet l'efface-
ment théorique de leur vulnérabilité a I'égard des autres. Mais ces
proces sont aussi 'occasion de résistances a 'échelle du quartier, en
plus de celles des institutions. La sentence judiciaire en faveur des
cagots constitue souvent l'étincelle de violences nouvelles. Dans la
region de Saint-Jean-Pied-de-Port, cagots et habitants vivaient
plutdt harmonieusement au xvi® siecle, se réunissant régulierement
dans des assemblées de village (Paronnaud 1997) : c'est apres les



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

27

arréts promulgués par le parlement de Pau que nait une animosité. Il
faut y voir une fagon de réaffirmer la distinction, au moment ou celle-
ci satténue. Ces rituels de séparation sont exacerbés justement
quand les différences sestompent et quil y a urgence a rétablir la
hiérarchisation. Lors de la célébration du Vendredi saint en 1701,
apres la publication d'un arrét en faveur des cagots, ces derniers sont
empéchés « avec un énorme scandale, d’aller a I'adoration de la croix,
par certains habitants qui les ont arrétés par les cheveux et traités a
coups de pieds et de poings et autrement en injures » (ADPA, 3E8329).
Ces violences a I'église sont fréquentes tout au long du xvi® siecle : a
Alcoz, en 1720, des habitants portent des coups a un cagot pendant la
messe, « jusqua ce que du sang jaillisse de son nez » (AGN, proc.
314030). Pres de Dax, en 1718, les coups de baton pleuvent sur les
cagots et le sang coule, ce qui donne « lieu a un escandale et a une
polusion de I'église » (Fay, 1910). De méme, a Condom, clest apres
'arrét du 31 janvier 1710 pris par le procureur général au parlement de
Bordeaux, qui défend aux habitants du diocese de s'opposer a I'enter-
rement des cagots, quont lieu des événements violents :

grand nombre d’hommes et de femmes dudit lieu se seroient
attroupés tumultuairement et empéché par force et violence et a
main armée, que le corps dudit Arboucan ne fit enterré dans le
cimetiere commun, ayant menaceé de tuer ceux qui voudroient
exécuter ledit arrét, et auroient enlevé au sonneur de cloches la
béche dont il se servoit pour faire la fosse destinée pour la sépulture
dudit Arboucan ce qui auroit obligé d’abandonner le corps et de le
laisser dans la sacristie de I'église (Journal judiciaire, 1839)

Larrét favorable aux cagots est donc bien un motif de I'émeute, méme
si le prétexte affiché est l'enterrement d'une jeune femme cagote
dans le cimetiere commun. La foule est armée et semble s'étre réunie
en prevision de cette inhumation. Malgré la dépersonnalisation de
cette foule, qui est réduite a une entité collective sans pensée propre,
et qui n'existe que par le « nombre » de personnes quelle réunit, le
document précise aussi qu« il y eut quelque femme qui fut
capturée ». Il sagit peut-étre d'une meneuse, qui est par ailleurs
auditionnée par la suite devant la cour du parlement. Nous n’avons
pas retrouvé les sacs de proceés qui pourraient rapporter les propos
de cette émeutiere. Il reste que les arréts du parlement ne suffisent



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

28

29

pas a abolir en pratique les distinctions qui touchent les cagots. De
l'autre cote des Pyrénées, les proces provoquent de méme des réac-
tions violentes, et sont aussi I'occasion de véritables diatribes formu-
lées par les habitants venant justifier les discriminations
qu’ils exercent.

Défendre et justifier ses priviléges

Qui’il produise des reésistances judiciaires ou des émeutes, le proces
est I'étincelle provoquant une réaction des habitants. Les plaintes de
cagots, qui aboutissent a une extension de leurs droits, accentuent
des formes de racialisation. Cest en effet une occasion pour les habi-
tants de se structurer en une communauté considérée supérieure, de
reaffirmer des caracteres raciaux lorsque les structures sociales sont
bouleversées (Schaub, 2015). Il sagit d'un moment, aussi, ou les cagots
acquierent un patrimoine économique : les habitants leur imposent
alors en contrepartie une infériorité de réputation ou de statut (Elias
et Scotson 1997). Lexemple de Bertrand Dufresne (1736-1801), fils
d’'une cagote qui parvient a devenir intendant général de la marine et
directeur du Trésor public sous le ministere de Jacques Necker, est
probant (Cursente 2018). Lémancipation des cagots constitue en effet
pour les habitants une double menace, juridique et économique.
Lenjeu est de maintenir leurs privileges.

Dans ces proces, on voit alors une seconde communauté qui se
structure : la communauté dhabitants, qui se veut exclusive et
séparée des cagots. Ceci apparait de facon claire dans la continuation
du proces entre les cagots du hameau de Bozate et les habitants
d’Arizcun dans la vallée du Baztan (Secr. Oteiza, c/1022, n°5). En 1653,
les habitants d’Arizcun désignent un avocat pour répondre de l'accu-
sation qui les touche, dans un proces intenté par les cagots contre
eux. Les vecinos se présentent a la barre, rappelant la nécessité de la
distinction a l'église, notamment lors des cérémonies du baiser de
paix et du pain bénit. Est retranscrit le déroulé idéal de
ces cérémonies : lors du baiser de paix, l'osculatoire doit étre donné a
chacun des habitants puis déposé sur le banc au fond, ou un des
cagots le récupere et le fait passer a ses congéneres ultérieurement.
Les habitants frappent en outre les propos du vicaire général de
Pampelune de nullite, car ils ont été donneés sans que les habitants



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

30

aient été auditionnés. Ils rappellent enfin I'importance du rang. En
effet, leur argumentaire ne repose pas sur 'hérésie ou I'impureté des
cagots mais plutot sur la nécessité d'un ordre hiérarchisé : « vouloir
s'introduire dans I'égalité est un préjudice notoire a la qualité et au
droit de chacun, et une évidente nouveauté ainsi qu'une introduction
pernicieuse » (fol. 26 v°). La stratégie des vecinos est de souligner que
I'Eglise est elle-méme structurellement hiérarchisée, et que ce qui se
passe dans l'église d’Arizcun doit suivre ce fonctionnement. Il y a
donc une nécessité de respecter cette préséance « puisque dans les
choses ecclésiastiques sont permises de droit les préséances, pour la
distinction des personnes et la connaissance de la différence de leurs
qualités ». Les proces sont ainsi 'occasion de justifier la discrimina-
tion au nom de l'ordre et du rang, et de former une communauté unie
face a celle des cagots. Quelques années plus tard, en 1678, toujours
dans cette vallée, un fonctionnaire chargé d'un recensement royal
reste perplexe face aux plaintes des habitants d’Arizcun, qui ne
veulent pas apparaitre sur la méme liste que ceux de Bozate, le
hameau cagot. Ils réclament d’étre inscrits sur deux listes de recense-
ment différentes, clamant aupres du représentant du royaume que
cela « n'offense personne et les mélanger avec la vallée pourrait étre
préjudiciable » (Antolini 1991). Le contact avec I'Etat ou avec la justice
apparait ainsi comme l'occasion de réaffirmer des droits, des
coutumes, une domination a I'égard d’'un autre groupe.

Néanmoins, si ces proces font voir une conflictualité forte, il convient
de rappeler l'insertion des cagots dans les villages : réputés pour leur
travail de charpentiers, ils sont aussi présents dans le commerce, les
préts d'argent ou les relations de parrainage avec les autres habitants.
On connait en effet des cas d’habitants, dont des nobles, qui sont
parrains d’enfants cagots, comme l'attestent les sources paroissiales :
« le 22 juillet 1668 a I'église d'Isturitz, baptéme de I'enfant cagot Jean
Sallaberry ; parrain noble Jean héritier de la Salle de Sataritz »
(Paronnaud 1997). La séparation qu'ils subissent au sein des églises
n'empéche pas quils soient bel et bien présents durant les offices
religieux : ils font partie de la communauté chrétienne de la paroisse.
Cest aussi le cas du cimetiere : si les habitants refusent parfois radi-
calement linhumation d’'un cagot dans le cimetiere paroissial, les
communautés arrivent souvent a un compromis, avec une séparation
matérielle des tombes des deux groupes, comme c’est le cas dans les



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

31

cimetieres mixtes protestants et catholiques (Desplat 1996). Cela
rappelle que le processus de séparation contribue a rendre possible
l'existence continue des minorités au sein des communautés (Niren-
berg 1996). Les cagots sont plus des marginaux, des deévalués, que
des exclus.

Conclusion

En somme, malgré les mouvements de contre-stigmatisation visant a
maintenir la discrimination, il reste que les décisions prises a l'issue
des proces a partir de la fin du xvi® siécle sont systématiquement
favorables aux cagots, en Navarre et dans le royaume de France. Des
lors, les cagots vont au tribunal, se réapproprient ces nouveaux arréts
en leur faveur, et contestent publiquement les discriminations qui
demeurent a I'échelle locale. Ils recouvrent progressivement des
droits, et s'extirpent des situations de vulnérabilité dans lesquelles ils
étaient plongés. Lanalyse des archives judiciaires et notariales permet
d’entrevoir la capacité d'organisation des groupes minorises et margi-
nalisés, et 'usage qui est fait de la voie judiciaire. On décele alors les
luttes et les négociations qui se trament derriere 'émancipation des
cagots, cette derniere ne pouvant étre réduite a une simple décision
royale. C'est par le bas, par des initiatives locales, que les cagots réus-
sissent peu a peu a sortir des systemes de domination dans lesquels
ils étaient enserrés depuis le Moyen Age. Ces archives, bien que
produites par le pouvoir, permettent de dévoiler des voix collectives.
Ainsi, le terme de « cagot » n'est plus une étiquette qui se retrouve
apposée a des noms dans des sources paroissiales, mais un porteur
de discours. Il s’agit d'intégrer la parole dun groupe qui a longtemps
éte pointé du doigt comme un objet folklorique ou pensé sous le seul
prisme de son origine. Cet article révele la pluralité des formes de
vulnérabilité et d'exclusion, mais aussi la maniere dont les individus
recoivent cette situation, s'en emparent, y résistent. De plus, il appa-
rait paradoxalement que cest dans le recours aux instances judi-
ciaires que les cagots se regroupent. Si les cagots constituaient au
Moyen Age une communauté par l'institutionnalisation de leur vulné-
rabilité sociale et politique, cest par les actions entreprises collecti-
vement qu'on la discerne désormais, plus subreptice. Limage d'une
communauté homogene se dérobe : étre cagot signifie plutot que l'on
a un jour ete désigné, injurié ou discriminé sous ce nom.



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

BIBLIOGRAPHIE

Références

Antouint Paola, 1991, Au-dela de la
riviere : les Cagots, histoire d'une
exclusion, Paris, Nathan.

Barsieux Thibault, 2022,
Contractualisme provincial et
souveraineté monarchique dans la
France d’Ancien Régime, Bayonne,
Institut francophone pour la justice et
la démocratie.

Bazin Jean, 2005, « A chacun son
Bambara », in Jean-Loup Amselle et
Elikia M'Bokolo, Au cceur de l'ethnie :
Ethnies, tribalisme et Etat en Afrique,
Paris, La Découverte, p. 87-127.

Beriac Francgoise, 1990, Des lépreux aux
cagots : recherches sur les sociétés
marginales en Aquitaine médiévale,
Bordeaux, Fédération historique du
Sud-Ouest.

Caro Baroja Julio, 1986, De la vida rural
vasca, 3¢ édition, Saint-Sébastien,
Txertoa.

CerutTi Simona, 2012, Etrangers : étude
d’'une condition d’incertitude dans une
société d’Ancien Régime, Montrouge,
Bayard.

Cursente Benoit, 2018, Les cagots :
histoire d'une ségrégation, Morlaas,
Editions Cairn.

Davis Natalie Z., 1973, « The Rites of
Violence: Religious Riot in Sixteenth-
Century France », Past & Present,
vol. 59, n° 1, p. 51-91.

DoucLas Mary, 1966, Purity and danger:
an analysis of concepts of pollution and
taboo, Londres, Penguin Books.

DeuizGe Robert, 2006, Le systeme indien
des castes, Villeneuve d’Ascq, Presses
universitaires du Septentrion.

Desprat Christian, 1990, « Cagots et
bohémiens des Pyrénées a I'époque
moderne : exclusion et réhabilitation »
dans Maurice Agulhon, Les marginaux
et les autres, Paris, PUF.

Desprat Christian, 1996, « Sépulture et
frontiere confessionnelle : Protestants
et catholiques deBéarn (xvi¢-xvi®
siecles) », Revue de Pau et du Béarn,
n° 23, p. 67-75.

Ecana Domingo Ignacio, 1780, El
Guipuzcoano instruido en las reales
cédulas, despachos, y 6rdenes, que ha
venerado su madre la provincia, Saint-
Sébastien, imprimeé chez D. Lorenzo
Riesgo Montero de Espinosa.

ELias Norbert et Scorson John L., 1997,
Logiques de l'exclusion : enquéte
sociologique au cceur des problemes
d’'une communauté, Paris, Fayard.

Fay Henri Marcel, 1910, Histoire de la
lepre en France : 1épreux et cagots du
Sud-Ouest : notes historiques,
médicales, philologiques, Paris, H.
Champion.

Fonrurt Jacques, 2024, Le crépuscule
des cagots : histoire de la disparition
d’'une discrimination francgaise au xix®
siecle, Pau, PUPPA.

GuEerreau Alain et Guy Yves, 1988, Les
cagots du Béarn : recherches sur le



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

développement inégal au sein du
systeme féodal européen, Paris,
Minerve.

HaciMonT Steve, 2022, Pyrénées : une
histoire environnementale du tourisme
(France-Espagne, xvin® - xxi€ siecle),
Ceyzérieu, Champ Vallon.

Imizcoz José Maria, 2011, « De las
fronteras de la comunidad a las redes
de la nacién » dans Michel Bertrand et
Natividad Planas (éd.), Les sociétés de
frontiére, Madrid, Casa de Velazquez.

Le Gorr Jacques, 1979, « Les marginaux
dans I'Occident médiéval » dans Les
marginaux et les exclus de l'histoire,

« Cahiers Jussieu » n° 5, Union générale
d’éditions, Paris.

Mazouz Sarah, 2020, Race, Paris,
Anamosa.

MicheL Francisque, 1847, Histoire des
races maudites de la France et de
I'Espagne, Paris, tome II.

NirenNBerG David, 1996, Communities of
violence: persecution of minorities in
the Middle Ages, Princeton, Princeton
University Press.

ParonNauD Jean-Claude, 1997, Cagots
Basques et Navarrais au XVlIlle siecle,
tomes I XI, Centre généalogique des
Pyrénées-Atlantiques.

Paucam Serge, 1991, La disqualification
sociale. Essai sur la nouvelle pauvrete,
Paris, PUF.

RivoaL Soléne, 2015, « Agir en étre
collectif. L'Etat, la communauté des
Nicolotti et 'approvisionnement de
Venise a I'époque moderne », Tracés.
Revue de Sciences humaines, n° 29,
p. 65-84.

SaHLINS Peter, 1996, Frontieres et
identités nationales : la France et

I'Espagne dans les Pyrénées depuis le
XVlle siécle, Paris, Belin.

Scuaus Jean-Frédéric, 2015, Pour une
histoire politique de la race, Paris,
Editions du Seuil.

ScHaus Jean-Frédéric et Sepastiant Silvia,
2021, Race et histoire dans les sociétés
occidentales : XVe-XVlIle siécle, Paris,

Albin Michel.

Scort James C., 2019, Zomia ou l'art de
ne pas €tre gouverne, Paris, Editions
Points.

SHACKLETON Robert, 1963, Montesquieu.
A critical biography, Londres, Oxford
University Press.

TrompsoN Edward Palmer, 1971, « The
Moral Economy of the English Crowd in
the Eighteenth Century », Past &
Present, vol. 50, n° 1, p. 76-136.

Torre Angelo, 2007, « “Faire
communauté”. Confréries et localité
dans une vallée du Piémont (xvii®-xvi®
siecle) », Annales. Histoire, Sciences
Sociales, vol. 62, p. 101-135.

TopescHiNt Giacomo, 2015, Au pays des
sans-nom : gens de mauvaise vie,
personnes suspectes ou ordinaires du
Moyen Age a I'époque moderne,
Lagrasse, Verdier.

ZINK Anne, 1993, Lhéritier de la maison.
Géographie coutumiere du Sud-Ouest
de la France sous 'Ancien Régime,
Paris, Editions de I'Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales.

Sources utilisées

Archives départementales des
Pyrénées-Atlantiques (ADPA) :

Arréts sur rapport du parlement de
Navarre : B4812 (1722) ; B4824 (1730) ;



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

B5366 (1721) ; Proces concernant la vallée du Baztan

Réglements et délibérations des Etats (1658) : secr. Oteiza, /1038, n° 8.

de Navarre : C1529 (1669-1691) ; C1533 Archivo General de Guiptzcoa (AGG) :

(1666-1710) ; Reéglement royal de la chancellerie de

Minutes notariales : Jean Chegaray, Valladolid, dans le proces poursuivi par
3E8318 (1689-1690), 3E8327 (1699), la province contre Gabriel Sanchotena,
3E8329 (1701) ; 3E8332 (1704). cagot (1729) : JIDIM4 /10/89.

Archives départementales de la Haute- Archivo General de Navarra (AGN) :
Garonne (ADHG) :

Proces concernant la ville
Arréts du parlement de Toulouse : B477 d’Alcoz (1720) : n° 314030.

(1627). Ipoate Florencio, 1973, Documentos sobre

Archives départementales de la Gironde agotes y grupos afines en Navarra,
(ADG): Pampelune, Institucion principe de
Arréts du parlement de Bordeaux : Viana.

1B530 (1593). Laffaire de Condom (1706-1710) :
Archivo Diocesano de Pamplona Journal judiciaire, ou Feuille d'annonces
(AdioP) : et avis divers de Uarrondissement de

. , Condom, etc., n° 782, 23 avril 1839.
Procés concernant la vallée du Baztan

(1653) : secr. Oteiza, ¢/1022,n° 5 ;

RESUMES

Francais

Cet article se propose d'étudier les vulnérabilités qui touchent une minorité
méconnue, ancrée entre la France et I'Espagne : les cagots. Dans les Pyré-
nées, région ou la communauté villageoise a un role prépondérant, les
cagots constituent depuis le Moyen Age un groupe discriminé, socialement
et spatialement. Accusés d’étre des descendants de lépreux, d’hérétiques ou
de musulmans, leur origine n'a cependant jamais été prouvee. Lélément qui
demeure est la souillure, car on impute aux cagots une infamie qui se trans-
mettrait de génération en génération. Toutefois, avec la centralisation
croissante de I'Etat, les pouvoirs publics se mettent a protéger les cagots,
dans un processus d'imposition de la souveraineté royale sur les territoires
liminaux et en méme temps que se diffusent les idées philanthropiques des
Lumieres. Tirant profit de ce mouvement, les cagots s'emparent eux-mémes
de ce contexte favorable, révélant une résilience qui va jusqua l'action
collective. On trouve ainsi dans les archives judiciaires et notariales des
formes de solidarité, ou la minorité se structure pour défendre des droits
sur un territoire, en contestant les interdits qui lui sont imposés. De la nait
ce qui pourrait étre le portrait d'une communauté cagote, se forgeant dans
l'action plutdt que dans l'exclusion.



Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

English

This article examines the vulnerabilities affecting a little-known minority
living between France and Spain: the Cagots. In the Pyrenees, a region
where the village community plays a dominant role, the Cagots have been a
socially and spatially discriminated group since the Middle Ages. Accused of
being descendants of lepers, heretics or Muslims, their origin has never
been proven. The common thread is the accusation that the Cagots were
tainted by an infamy that was passed down from generation to generation.
However, with the increasing centralisation of the State, the public author-
ities began to protect the Cagots. The aim is to impose royal sovereignty
over the liminal territories, but it is also a time when the philanthropic ideas
of the Enlightenment are spreading. The Cagots themselves take advantage
of this favourable context, revealing a resilience that extends to collective
action. Judicial and notarial archives reveal forms of solidarity in which the
minority organises itself to defend their territorial rights and to challenge
the prohibitions imposed on them. This is perhaps the starting point for the
portrait of a Cagote community, forged through action rather
than exclusion

INDEX

Mots-clés
minorités, inégalités, communauté, cagots, société de montagne

Keywords
minority, inequality, community, cagots, mountain society

AUTEUR

Emma Duteil
Doctorante en histoire. Aix-Marseille Université, TELEMMe, France - Casa de
Velazquez, Espagne

Affiliations/partenaires

an I MESOPOLHIS  gmmmsH
Aix

Marseille Universite



https://www.revue-mem.com/529
https://www.univ-amu.fr/
https://mesopolhis.fr/
https://www.mmsh.fr/

Faire communauté pour sortir de la vulnérabilité ? Le cas des cagots (xviie-xviiie siécle)

langues lettres arts



https://ecole-doctorale-354.univ-amu.fr/fr
https://ecole-doctorale-355.univ-amu.fr/
https://ecole-doctorale-67.univ-amu.fr/

